
RIVISTA MEDITERRANEA DI PSICOLOGIA ANALITICA

Nuova Ipsa Editore

A
nn


o

 V
II

I 
-  

N
u

m
er

o
 1

0 
/ 2

02
0 

- J
un

g 
ne

i G
ru

pp
i

		          Rivista Mediterranea di Psicologia Analitica

Anno VIII - Numero 10 / 2020

Alberto Salerno
Tawfiq Salman
Ester Solomon
Ferdinando Testa
David Tresan
Tristan Troudart
Liliana Wahba
Jan Wiener
Luigi Zoja

Direttore Responsabile
Francesco La Rosa

Direttore Editoriale
Riccardo Mondo

Antonella Adorisio
Pilar Amezaga
Pasqualino Ancona
Luigi Aversa
Patrizia Baldieri
Joe Cambray
Linda Carter
Angela Connolly
Marino De Marinis
Olivia Del Castillo

Magda Di Renzo
Bianca Gallerano
Pierluigi Giordano
Tom Kelly
Alfredo Lo Cigno
François Martin Vallas
Eva Pattis
Rosario Puglisi
Claire Raguet
Maria Antonietta Rubino

Comitato Scientifico (coordinatrice Caterina Vezzoli)

Responsabili editoriali nazionali

Olivia Del Castillo – Spagna
Claire Raguet – Francia
IAAP Developing group – Malta
IAAP Routers – Tunisia
Laner Cassar – Malta
Tawfiq Salman - Palestina

Enkelados - Semestrale - anno VIII - n. 10 / 2020 - Jung nei Gruppi - Reg. Trib. di Palermo n. 10 del 30-05-2013.
Direzione e Redazione: Centro Italiano di Psicologia Analitica (Istituto meridionale), via Ausonia, 5, 
90144 Palermo, Tel. 091 516195 - e-mail: enkeladoscipa@gmail.com
Editore: Nuova Ipsa Editore, Via dei Leoni, 71, 90143 Palermo, Tel. 091.6819025 - www.nuovaipsa.com
Per l’abbonamento annuale di € 50,00, effettuare il bonifico a: 
Nuova Ipsa Editore srl - Credito Valtellinese - IBAN IT 62 O 05216 04616 00000000 1409
Stampa: Seristampa - Palermo

Progetto grafico

Ugo Sepi

In copertina: 
Alberi in gruppo: Campiglio. 
Foto di Carlo Melodia

Comitato di Redazione
Pasqualino Ancona
Livia Di Stefano
Giancarlo Magno
Carlo Melodia
Maurizio Nicolosi
Francesca Picone
Caterina Vezzoli

Segretaria di Redazione

Simona Longo

Carmen Prestifilippo
Maria Russo
Manuela Stancampiano
Lidia Zaoner 

Board Culturale

Matteo Allone
Salvina Artale
Anna Flora Amato
Elena Aragona
Marcella Balducci
Daniele Borinato

Floriana Cutino
Rosanna Guerrieri
Mario Gullì
Rosa Rita Ingrassia
Elisabetta Nappo
Maria Rosalia Novembre

JUNG NEI GRUPPI
a cura di

Carlo Melodia, Riccardo Mondo



Enkelados

Rivista mediterranea di psicologia analitica

Jung nei Gruppi





1 - 2020 3Jung nei Gruppi

Indice / Contents

5	 Editoriale 
Francesco La Rosa

	 Introduzione

9	 La visione gruppale nella psicologia analitica 
	Riccardo Mondo

19	 Intorno ad un tavolino a tre gambe. Il gruppo nella formazione iniziale 
e permanente: spiriti guida e demoni nell’esperienza analitica 
	Carlo Melodia

37	 Melting Glaciers. Group Therapy, Supervision and Cultural Complexes 
Jörg Rasche

43	 Ghiacciai che si sciolgono. Terapia di gruppo, supervisione e complessi 
culturali 
Jörg Rasche

51	 La civiltà del gruppo. Brevi riflessioni sulle consonanze e sulle 
dissonanze: maschile e femminile / formazione e trasformazione 
Nadia Fina

65	 I sogni come tramite tra la psiche individuale e quella collettiva 
Marco Zanasi

71	 Jung incontra Moreno: Riflessioni ed esperienze a quattro mani 
	Wilma Scategni

81	 Al di là del potere: la supervisione di gruppo con osservatore 
	Pasqualino Ancona, Livia Di Stefano, Caterina Vezzoli 

95	 Il dilemma del contenitore 
Antonella Russo

101	 Dentro e fuori dal tempo. Fenomeni di sincronicità nel lavoro con i 
gruppi fiaba 
Cinzia Caputo



 1 - 20204 Jung nei Gruppi

Indice / Contents

110	 Radicamento e Vita. La terapia di gruppo integrata, come risposta al 
senso di estraneità in una società globale. Aspetti controtransferali 
Alda Marini

118	 Integrare nella fine 
Leila Schiavi

131	 Il Gruppo e le sue dinamiche attraverso il SandPlay di Dora Kalff 
Elena Liotta, Simona Carfì

143	 Cinema e psicoanalisi. 
	 Presentazione dell’esperienza gruppale: Gruppo Cinema Palermo 

Daniele Borinato

151	 Forme del Teatro archetipico. Aspetti teorico-epistemologici ed 
esperienze sul campo 
Gabriele Ajello, Giovanni Mendola

163	 Recensioni

165	 Schede biografiche



1 - 2020 5Jung nei Gruppi

Editoriale di Franco La Rosa

“Esse est coesse”, l’uomo è relazione, dice la filosofia esistenziale, intanto con 
sé stesso e le sue parti, col cosmo, con “l’altro da sé”, con le sue parti più 

profonde, il suo mondo endotimico – con la realtà esterna, il suo essere l’animale 
politico di Aristotele, fatto dunque, quest’uomo, per vivere in una comunità orga-
nizzata – la polis – basata sulla convivenza di individui e di gruppi, sulla recipro-
cità e sulle interdipendenze. 

E nell’economia di un discorso introduttivo sullo statuto epistemologico e sul 
significato terapeutico dei gruppi a “valenza psicodinamica”, il riconoscere un 
vero carattere ontologico alla reciprocità – Martin Buber parla dell’aspetto dialo-
gale come dato costitutivo della persona – deve però comportare necessariamente 
una corretta lettura dell’autonomia del soggetto, un’autonomia che non è certo 
da leggere come autosufficienza… quell’autonomia che nel linguaggio di Jung è 
il nucleo profondo del riconoscimento di sé come atto individuativo, lo scopo 
primario, il progetto, il telos, della dimensione esistenziale di ogni persona. 

Una reciprocità di istanze dunque, che non potrà escludere mai la modalità 
dialogica della soggettività da quell’ “essere per l’altro”, da quell’ “Io-Tu”, o da 
quell’essere “soggetto in relazione col mondo”, che fanno, nell’ottica della psico-
logia analitica, “l’uomo intero”, un essere individuato, “l’uomo totale”. 

Ora, se tutto il processo analitico nella lettura che ne fa Jung è costituito da 
fasi di passaggio, tappe, che un individuo percorre per la propria autorealizzazio-
ne, resa peraltro possibile dal confronto con la propria interiorità e con il mondo, 
e se le prime fasi di questo processo sono descritte come la realizzazione della sua 
entelechia e le successive come “il cammino di autorealizzazione dell’Inconscio 
che traccia il proprio destino e si apre al mistero” (Luigi Turinese), non si può 
certo negare comunque che l’individuazione, in tutta l’interezza del suo termine, 
non può non “condurre anche ad uno spontaneo riconoscimento delle norme 
collettive” (Luigi Turinese). 

La dimensione individuale è infatti un mettere intenzionalmente in rilievo le 
proprie presunte caratteristiche personali certamente, ma “con i riguardi e con gli 
obblighi del collettivo…”. 

E in questa direzione l’individualismo nell’uomo con lo sviluppo della propria 
identità anche “in senso spirituale come evoluzione e ampliamento della propria 
sfera della coscienza” (Jung), potrà avere di fatto la sua reale completezza quando 
si attesterà più peculiarmente e più utilmente su un vero ed esaustivo “adempi-
mento”: quello delle destinazioni collettive (Luigi Turinese), quello dell’adatta-
mento sociale, il più proficuo per un suo continuo dialogo col mondo interiore e 
la “realtà di fuori”. 

L’uomo e il collettivo dunque, come coppia di opposti all’interno di quella 
Self-Restoration che consentirà all’uomo una “presa di coscienza matura” qui – 



 1 - 20206 Jung nei Gruppi

nell’economia del nostro discorso, all’interno di un gruppo, “in una sorta di rica-
pitolazione ontogenetica della filogenesi umana” (Zanasi - Pezzarossa). 

La decisione di dedicare dunque questo numero di Enkelados ai gruppi e alla 
loro importanza nel nostro campo specifico di applicazione come scelta, orien-
tamento e indirizzo di cura, e al di là delle considerazioni per così dire “ambiva-
lenti” da parte di Jung circa la loro utilità e il loro reale senso terapeutico, è forse 
anche quella di sfatare certe sue iniziali diffidenze e perplessità – se non proprio 
reali “preoccupazioni” – quando temeva che nel gruppo ci sarebbe stato il rischio 
di una perdita delle individualità dei partecipanti dovuta magari a quelle pur 
possibili forti e inevitabili pressioni del collettivo che questo assetto si porterebbe 
dentro. 

Tutti i contributi dei colleghi e le loro testimonianze teoriche e cliniche hanno, 
io credo, per così dire “riabilitato” Jung con i suoi chiaroscuri iniziali, riconoscen-
do invece proprio l’utilità di questa particolare psicoterapia, le sue tecniche e la 
sua teoresi e non certo temendo che la situazione “protettiva” tipica del gruppo 
possa al contrario affievolire il senso di responsabilità e la capacità critica indivi-
duale… anzi, dimostrando che la spinta ad identificarsi con gli altri membri del 
gruppo, potrebbe produrre invece proprio un rafforzamento dell’Io e una stra-
ordinaria occasione di contatto col proprio Sé, al di là di ogni pur possibile – ma 
da contemplare consapevolmente da parte del conduttore – attivazione di atteg-
giamenti regressivi o dipendenze da interferire nel contesto, come può succedere, 
peraltro, fino a compromettere qualche volta l’esito della terapia. 

E a sottolineare ancor di più l’originalità e la congruenza degli scritti di questo 
volume, un senso profondo, un filo rosso, un basso continuo mi pare potere scor-
gere dall’insieme di tutti gli articoli cogliendo che in fondo “l’analisi junghiana” 
è di per sé anche un’analisi gruppale, sia che si lavori in assetto duale che nell’as-
setto gruppale come dicono D. Borinato e R. Mondo quando si ispirano a P. Mi-
gliorati che precisa che col termine “dualità” non si vuole significare un rapporto 
a due da contrapporre al rapporto di gruppo, ma solo “la situazione soggettiva di 
rimando tra un Io narcisistico e un generico e indifferenziato altro”, e di converso, 
col termine “gruppale” ci si intende riferire non a un rapporto di più membri ma 
a “una Gestalt relazionale”, sia questa costituita da più membri o solo da due. 

E la Gestalt relazionale durante un trattamento individuale non è poi diversa 
da quella che si sviluppa nel gruppo, anzi in tal senso questo particolare “luogo 
simbolico” sarebbe già un “succedaneo” proiettivo della realtà esterna, un con-
tatto “virtuale” col sociale, col collettivo; e dunque restando ancora all’interno del 
gruppo e in quest’ottica gestaltica, si potrebbe dire, che ove esiste l’individuo, il 
gruppo, il terapeuta, ci saranno alla stessa maniera “sia la personalità del terapeu-
ta, sia le singole personalità dei partecipanti, sia il mondo di fuori… tutti fattori 
dominanti e infinite variabili, tutte invero utili o determinanti per la cura al fine 

Franco La Rosa



1 - 2020 7Jung nei Gruppi

di creare la matrice del singolo gruppo” – ancora Borinato e Mondo – ma senza 
temere lo svilimento del singolo “diluito” in questa matrice, o il suo “perdersi” 
in essa quasi come in una sorta di agorafobia, e comunque senza “confondersi” 
in questa, ancora, perdendo di vista il suo Io come soggetto della coscienza in un 
progetto di evoluzione verso il Sé come soggetto della totalità. 

E tra l’altro in questa prospettiva, quanto attuale può invero sembrarci, in 
un’epoca di totale imbarbarimento delle coscienze come la nostra, in un’epoca 
in cui l’Ombra la fa da padrona con tutti i fantasmi dell’ “altro”, del nero, del 
diverso, dello straniero, del migrante, riconoscere un compito sociale veramente 
impagabile al gruppo quando questo è in grado di riconoscere, con uno sguardo 
ad ampio respiro, un vero valore al “culto” della diversità e delle “epifanie crepu-
scolari”, quando può inneggiare alle diversità aprendosi alle tolleranze, quando 
umanizza i rapporti sollecitando nuovi affetti, quando sostiene quella parteci-
pazione politeistica come inno al “noi” e all’appartenenza, ognuno con le stesse 
realtà, ognuno con le stesse ambizioni, le stesse aspettative, le stesse speranze… 
ognuno!

Un’ultima considerazione sulla attualità del gruppo junghiano questa volta per 
quelli che sono i suoi rimandi a radici invero antiche che aprono a tutto quello 
“strumentario” della psicologia analitica quando invoca i miti, i simboli, gli ar-
chetipi: il gruppo terapeutico può essere considerato un vero e proprio processo 
iniziatico per l’individuazione del singolo in quanto replica del grande cammino 
collettivo dell’umanità nel suo emergere dalla indifferenziazione primordiale con 
i suoi archetipi, con i suoi miti, le sue teogonie, con le sue concezioni religiose. 

C’è sempre un tema paterno, una relazione con la madre, una “colpa”, un con-
fronto con “l’uroboro”, o l’uccisione del drago, la discesa agli inferi… insomma 
gli archetipi nella relazione duale e i miti nel gruppo – alla stessa maniera – con 
tutti gli altri “strumenti” di cui sopra, con lo scopo di “religare” i dati del reale in 
un insieme comprensibile e di fornire una spiegazione e una sistematizzazione di 
quei fenomeni della realtà naturale a volte troppo spaventosi e incontrollabili”. 

E ciò può avvenire sia nelle relazioni duali che in quelle gruppali ove poi, per 
dirla tutta, non è tanto l’interpretazione o l’insight che contano, anche se questi 
contano pure, ma è la partecipazione al rito, il giocare il proprio ruolo in questo 
particolare “spazio non spazio” simbolico, è il confronto, è la possibilità di coglie-
re il proprio tema sovra personale, “la terapia”; è già insomma proprio quel far 
parte del “gruppo o del collettivo”, che intanto è “cura per come è” (Foulches). 

La nostra vita, in una parola, quel mito che proietta il conosciuto o il non 
conosciuto o addirittura l’inconoscibile nel cielo ove ci si può comunque “ricono-
scere” – ognuno di noi – e ove si può immaginare pure uno spazio “al di fuori”, 
un metaxu in un mondo altro fatto di emotività, affetti e sentimenti – trascen-
denti? – ma forse fatto anche di illusioni, di fantasmi, di sogni, anche questo un 

Editoriale



 1 - 20208 Jung nei Gruppi

mondo in una parola, fatto anche di “nulla” in quell’accezione orientalista che 
spegne “meravigliosamente” ogni domanda, ogni logos, ogni inganno, quel velo 
di Maya madre di ogni illusione, foriero di ogni fraintendimento, portatore di 
quelle tenebre mentali, oscure, fuorvianti, confusive. 

Franco La Rosa



1 - 2020 9Jung nei Gruppi

LA VISIONE GRUPPALE NELLA 
PSICOLOGIA ANALITICA

Riccardo Mondo

Verso la composizione di un suono polifonico1

Sicuramente la maggior parte di noi ha assistito ad un 
concerto sinfonico: è straordinaria la capacità della 

musica di creare silenziose riunioni per intense esperienze 
emotive. In ogni concerto c’è una fase rituale che com-
prende la preparazione dello spazio, la disposizione dei 
musicisti, la sintonizzazione degli strumenti: tutto al fine 
di preparare l’esecuzione di un componimento polifoni-
co. Si avverte con più chiarezza questo salto nello stato di 
coscienza dei musicisti, quando attraversano quella fase 
caotica dei suoni di prova prima dell’inizio. Un guazza-
buglio sonoro da viole, tamburi, clarinetti, oboe, con in-
dividui che si scaldano le dita, che intonano gli strumenti, 
perché non esiste strumento che non richieda una costan-
te accordatura. Ad un certo punto il caos dei suoni, di 
note balzellanti, improvvisamente scema, ancora qualche 
nota di prova di un apprensivo strumentista che indugia 
nell’accordatura e d’improvviso un silenzio di concentra-
zione precede il momento in cui l’orchestra comincia a 
fare musica insieme. Descrivere l’impatto di una sinfonia 
è impossibile – aldilà che sia la Nona di Beethoven o lo 
Stabat Mater di Pergolesi – questo straordinario retico-
lo di suoni che si materializza all’ascolto, strumenti che 
si connettono, armonie che si inseguono, che ripetono la 

1  Il presente articolo è frutto di una complessa ricerca che si nutre della rie-
laborazione e del montaggio di precedenti articoli già pubblicati: 

- Ospitare lo straniero nel processo individuativo. Un contributo junghiano
all’analisi di gruppo, in Anima Mundi. I modi della cura. Atti del XVI Con-
vegno Nazionale CIPA, EdVivarium, Milano 2015.

- The Fellowship of the Ring – The individuation process in junghian grou-
panalysis” presentata al Convegno IAAP Kyoto 2016 “Anima Mundi in
Transition: Cultural, Clinical and Professional Challenges”.

- L’ombra del potere nella Compagnia dell’Anello. Funzione gruppale e proces-
so individuativo. In Attraverso i confini. Inconscio, alterità, individuazione. 
Atti del XVII Convegno Nazionale CIPA, Ed. Aracne, Roma 2017.



 1 - 202010 Jung nei Gruppi

stessa nota ad un’ottava diversa; i fiati diventano necessari ad alcune rimbombanti 
percussioni, le danze di note basse e note alte. Si manifesta la necessità esecutiva 
di una partitura da parte di un gruppo di concertisti che si materializza al nostro 
udito come un suono unico. 

Fare musica in gruppo dà al musicista una gioia diversa, si supera l’angoscia 
del solista che affronta singolarmente il palco, dove tutto poggia sulle virtù del 
singolo; con un coro gregoriano siamo ben lontani dalla frenesia dell’assolo dove 
si sottolinea la differenza, il gesto spericolato sulla tastiera. L’obbiettivo nella mu-
sica corale è essere parte di una tessitura complessiva, ed è a questo ordito che l’Io 
abdica: si rinuncia per una struttura più ampia. 

Nella prospettiva junghiana immaginiamo che l’individuo abbia un’evoluzio-
ne, quando il suo processo individuativo spinge l’Io a riconnettersi alla moltitudi-
ne che costituisce il Sé. Allo stesso modo troppo spesso la prospettiva soggettiva 
in terapia è sopravvalutata se non riconnette il singolo al gruppo, per partecipare 
ad una musica corale. La terapia da individuale rischia di divenire individualisti-
ca, confermando i mali del nostro tempo, involontariamente rinforza le capacità 
di sopraffazione dell’Altro, di manipolazione nelle relazioni. Oggi, alla luce di una 
lunga esperienza terapeutica maturata di analisi combinata o alternata, che com-
prende rapporto individuale e di gruppo, direi che l’analisi duale è assolutamente 
propedeutica a favorire il processo individuativo, ma non sufficiente, ammesso 
che qualcosa in una cura lo sia mai. Permane il rischio di un eccessivo potenzia-
mento egocentrato del soggetto, utile al suo adattamento sociale, che serva di più 
a ripararlo in porti sicuri dell’esistere ma meno a navigare nei mari aperti della 
complessità esistenziale. Un valido supporto integrativo può essere offerto dalla 
terapia di gruppo, che educa alla creazione psichica di componimenti polifonici. 

Pratiche di gruppo nella psicologia analitica
Questo numero monografico di Enkelados esprime e alimenta il nostro desi-

derio di confrontarci su quelle pratiche di gruppo, sia terapeutiche sia formative, 
che sono riconducibili alla matrice teorica della psicologia analitica. Se “lavo-
rare in gruppo” è una prassi consolidata in ambito junghiano, meno frequente 
è una riflessione che incardini queste esperienze nella teoria di riferimento. In 
questo senso i diversi interventi presenti nel volume rappresentano delle diffe-
renti potenzialità che caratterizzano l’uso della modalità gruppale. In particolare 
qui ci soffermeremo brevemente sull’utilizzo del gruppo analitico all’interno di 
una prospettiva junghiana, riflettendo sul contributo che questo assetto terapeu-
tico può aggiungere al tradizionale lavoro che si svolge nell’analisi individuale. 
Carl Gustav Jung, non si è mai occupato direttamente di gruppi terapeutici e il 
processo terapeutico sembra, a prima vista nel discorso junghiano, un percorso 
solitario, introversivo, che rischia di essere ostacolato dai processi di aggregazio-

Riccardo Mondo



1 - 2020 11Jung nei Gruppi

ne gruppale. Vi sono alcuni nodi teorici che hanno generato più di un equivoco: 
innanzitutto il concetto di collettivo che sembra significare costantemente il con-
trario di individuativo. Nel testo junghiano i concetti di gruppalità e di socialità 
si intrecciano a quello di collettivo, generando il dubbio che la gruppalità sia per 
lo più un ostacolo all’individuazione. L’individuazione, metafora nonché senso 
originale del percorso junghiano, che valorizza l’unicità che ognuno porta con sé, 
pare essere confusa con l’individualismo. Anche per questo motivo, nonostante la 
straordinaria potenzialità del modello multiprospettico e immaginale junghiano, 
un’adeguata riflessione metodologica sull’utilizzo del gruppo è rimasta, a parte 
sporadici quanto significativi esempi, sostanzialmente periferica alla nostra cultu-
ra analitica. Si aggiunga a queste considerazioni anche una mancata presenza di 
formatori che operino in tal senso in seno alle società junghiane, poiché la terapia 
di gruppo richiede certamente sia un’acquisizione di tecnica analitica aggiuntiva, 
sia un’esperienza personale di gruppo analitico e una riconsiderazione di alcuni 
elementi del setting, che sono effettivamente differenti. Facendo riferimento al 
gruppo terapeutico, ci pare oggi necessario un approfondimento metodologico, 
solo posteriore rispetto, ad esempio, a quello sviluppatosi nell’alveo freudiano, 
dove sulla scia di Bion e Foulkes, è maturata un’importante area di ricerca di 
psicoanalisi di gruppo. 

Qui si ipotizza che una riflessione sull’analisi di gruppo ad orientamento 
junghiano, possa innescare fertili contaminazioni teoriche sull’evoluzione dei 
possibili setting della psicologia analitica, con un impatto simile a quello provo-
cato, dallo sviluppo dell’analisi in età evolutiva, dove l’introduzione del “homo 
ludens” sta progressivamente scardinando un analisi troppo centrata su una mo-
dalità paternalistica intellettualizzante, con ricadute produttive anche nell’ambito 
dell’analisi classica. Non è un processo né semplice né evolutivamente lineare 
e richiederà probabilmente un ricambio generazionale, maggiormente in linea 
con le nuove richieste che il tempo propone. In ogni caso non v’è dubbio che la 
psicoterapia di gruppo fornisca all’analista odierno un valido strumento alterna-
tivo per incontrare delle differenti esigenze di cura. Una metodologia di inter-
vento terapeutico adeguata per quella “liquidità molteplice” caratteristica della 
contemporaneità. Oggi la perdita di connessione all’Anima Mundi può declinar-
si in mille modi: anomia, isolamento, conformismo, negazione del senso tragico 
dell’esistere, scomparsa di ogni capacità rituale, caduta del senso civico ecc. Se 
conoscersi dentro di sé e nella relazione con il terapeuta è basilare nell’analisi 
duale, nel gruppo analitico è fondamentale ri-conoscersi nella Psiche Plurale che 
si esplicita e declina in ogni incontro. Qui l’alterità si incarna, non è più un ogget-
to interno da “riabilitare”. Il compagno di gruppo porta un’ombra che illumina 
e trasforma, soprattutto allorché ognuno, approfondendo le rispettive individua-
lità, diviene “necessario” al proprio viaggio individuativo. La specificità di una 

La visione gruppale nella psicologia analitica



 1 - 202012 Jung nei Gruppi

terapia di gruppo nella psicologia analitica, rispetto ad altre modalità analitiche 
gruppali, si focalizza proprio sullo sviluppo del processo individuativo di ogni 
soggetto interagente. Qui si richiede al conduttore una visione archetipica della 
Psiche, dalla quale deriva un attento bilanciamento tra aspetti individuali e col-
lettivi, tra ogni singolo e l’entità gruppale. Avremo una visione pluralistica di ogni 
singola trama narrativa che ogni paziente porta con sé, che risalti la psicologia 
del singolo e che educhi alla complessità relazionale derivante dalla lezione della 
tipologia junghiana. 

L’analisi gruppale è quindi una continua esperienza di contaminazione tra le 
psicologie dei partecipanti per il sorgere del nuovo. Questo vale anche per il 
conduttore, per le sue teorie e tecniche, anch’egli risulta contaminato costan-
temente dalle dinamiche gruppali in cui è immerso. Potremo utilizzare le altre 
teorizzazioni gruppali, sviluppate dalle altre correnti psicodinamiche, per la parte 
analitica che si sofferma sui necessari bisogni adattivi del gruppo e del singolo. 
Nella dialettica adattamento-individuazione, che è un presupposto fondativo del-
la psicologia analitica, “dissolveremo” gli assunti sviluppati dalla loro ipotetica 
oggettività, revisionandoli dalla prospettiva sintetico-ermeneutica caratteristica 
del processo individuativo. In questo senso il modello junghiano, con il suo plu-
ralismo dialettico, appare estremamente adatto alla prassi gruppale, poiché ricco 
di metafore donatrici di senso. Ma parlare di analisi di gruppo in Psicologia Ana-
litica, non significa solamente parlare di un metodo di intervento psicoterapeuti-
co con uno specifico setting: significa soprattutto rivedere il progetto della cura, 
dove individuazione non può divenire semplicemente realizzazione individuali-
stica. A tal proposito, Jung rivendicava di aver favorito nel 1912 l’esperimento del 
Club Psicologico di Zurigo, riunendo un gruppo formato da persone analizzate 
per costellare l’atteggiamento sociale dell’individuo. 

 “Ho fondato un gruppo circa quarant’anni fa; per quanto, quel gruppo era for-
mato da persone ‘analizzate’, il cui scopo era di costellare l’atteggiamento sociale 
dell’individuo. Esso è attivo ancora oggi. L’atteggiamento sociale, infatti non entra 
nel rapporto dialettico tra il paziente e il medico, e quindi può mantenersi in si-
tuazioni di disadattamento, cosa che accadeva alla maggior parte dei miei pazienti. 
Questo stato di malessere compariva solo al momento della formazione del gruppo 
e rendeva necessario un riequilibrio reciproco. A mio parere la terapia di gruppo è 
l’unica in grado di educare l’uomo sociale” (Jung, 1955, pp. 394-395). 

Spesso, come ricordato da Jung, dopo l’analisi individuale le persone tende-
vano a rinchiudersi di nuovo in sé stesse. Nella vita sociale del Club le persone 
venivano incentivate a sviluppare le loro potenzialità, venivano invitate a pensare 
e a mettere in atto i personali processi creativi, quasi come un “ante litteram” del-
la futura analisi bimodale individuale/gruppale. Jung, nella sua osservazione sulla 
funzione del gruppo, evidenzia quanto questo esperimento gli abbia permesso di 

Riccardo Mondo



1 - 2020 13Jung nei Gruppi

prendere coscienza di come “la terapia analitica individuale […] garantisce esiti 
necessariamente unilaterali sotto il profilo della collettività sociale”, confermando 
l’utilità della situazione gruppale; 

 “nel gruppo infatti si verificano tutti quegli eventi che non possono mai venir 
costellati dal singolo individuo, oppure che possono essere repressi involontaria-
mente” (Jung, 1959, pp. 313-314). 

Questi fatti contraddicono quella “vulgata” che identifica nel “processo di 
individuazione” una via solitaria di conoscenza e consapevolezza, quasi in antitesi 
con i processi di aggregazione. Jung non ha mai scritto che il processo di indi-
viduazione potesse avvenire esclusivamente con un’analisi individuale; ha però 
tenuto a sottolineare che l’approccio individuale del paziente con il suo terapeu-
ta, fatto di fiducia, apertura associativa e contenimento delle aree complessuali, 
avrebbe condotto a lavorare su materiale psichico “amplificato” verso le imma-
gini “archetipiche”. Niente impedisce che questo assunto possa essere espresso 
anche in ambito clinico di gruppo, dove al contrario l’attenzione all’unicità che 
ognuno porta con sé, fa del gruppo uno strumento prezioso del processo di cura 
degli individui che ne fanno parte. 

Processi individuativi nel gruppo analitico
Il percorso individuativo per Jung è il progetto di un’autorealizzazione che si 

rende possibile nel confronto con la propria interiorità e con il mondo. In questo 
senso il gruppo diviene una possibile rappresentazione della realtà relazionale 
nella quale il soggetto è costretto a vivere. Una psicoterapia basata sull’indivi-
duazione è caratterizzata nell’analisi individuale dalla polarità paziente-terapeuta, 
mentre nell’analisi gruppale si esprime nel confronto tra più entità: individui–
gruppo-terapeuta. Pertanto sia la personalità del terapeuta, sia le singole perso-
nalità dei partecipanti, sono fattori determinanti della cura al fine di creare la ma-
trice del singolo gruppo. In particolare, parlare di analisi di gruppo in psicologia 
analitica significa rivedere il progetto della cura, dove l’individuazione non può 
divenire semplicemente realizzazione individuale. Linfa vitale per uno sviluppo 
di questo problema la offre James Hillman quando afferma che dobbiamo tra-
sformare il “cogito ergo sum” in “convivo ergo sum”. Hillman, approfondendo 
la base archetipica della teoria junghiana, fornisce alcuni elementi teorici per una 
visione gruppale dell’analisi. Molto sinteticamente osserveremo che Hillman ha 
sviluppato una “psicologia del profondo dell’estroversione”, che si occupi del-
la nostra inconscietà e della nostra relazione con il mondo esterno, rivedendo 
il concetto del sé in una “prospettiva comunitaria dell’identità”. Si fornisce in 
tal modo nuova profondità al mondo relazionale in cui il soggetto è immerso. 
L’obiettivo analitico si amplia includendo la sofferenza del mondo esterno, obiet-

La visione gruppale nella psicologia analitica



 1 - 202014 Jung nei Gruppi

tivo è che il paziente divenga un cittadino (Mondo, 2015, pp 220, 221). Un suo 
saggio fondamentale per questa revisione è “Psicoanalisi, Sé e comunità”. Qui 
l’autore presenta un’interessante revisione teorica del concetto di individuazione, 
per come lui lo aveva appreso allo Jung Institute degli anni ‘50, embricato nella 
narrazione della sua storia personale. Emerge una narrazione psicobiografica che 
potremmo definire il personale percorso di James Hillman dall’individualismo 
all’individuazione. 

 “Quando iniziai la mia analisi, nel 1953, ero completamente preso dall’idea jun-
ghiana dell’individuazione, di un Sé immanente dentro il petto, che spinge cia-
scun essere umano ad allontanarsi dall’ovile collettivo verso un destino individuale 
[…]” (Hillman, 1999, p. 17). 

In questo testo Hillman fa coraggiosamente autocritica di quanto questo con-
cetto illusorio di un Sé privato, individuale, interiore, sia stata la sua strada mae-
stra per un’alienazione difensiva dalla realtà. Ma cosa rimane – si chiede – se per 
condizioni contingenti siamo costretti ad andare al fondo di questa alienazione, 
nelle nostre profondità psichiche? Nella critica de-costruttiva verso un Sé ina-
movibile e privato, Hillman ricorda che al fondo di noi, non c’è nessun privato, 
nessun personale. E propone una prospettiva comunitaria dell’identità, re-imma-
ginando il Sé: 

“il focus o il locus di visitazioni, di abitanti semipermanenti, di morti e di vivi, più 
vecchi di noi e non ancora nati, di questo mondo e di altri mondi – ma anche di 
interiorizzazioni delle varie comunità alle quali offriamo la nostra lealtà nella vita 
quotidiana. La libertà dell’individuo diventa il suo modo peculiare di mettere in 
scena l’Ethos di quel gruppo in situazione particolare” (Hillman, 1999, p. 19). 

Se dentro di noi, il Sé è tutto ciò che Hillman descrive come “il locus o il focus 
di visitazioni”, cambia non solo l’oggetto della nostra ricerca, mai più individuale 
e privatistica, ma soprattutto il modo di ricercare. 

Note dissonanti in una visione polifonica 
La pratica gruppale deve educare l’individuo alla tolleranza e alla ricchezza 

delle diversità, in uno spazio in cui si manifesta la Psiche con le diverse unicità 
dei differenti soggetti, sottoposti a contemporanei processi archetipici sottostan-
ti, che si incontrano, cozzano, si annullano, si armonizzano. È un lavoro polifoni-
co dove le note dissonanti, allorché valorizzate, creano variazioni tematiche che 
arricchiscono la risonanza corale e contribuiscono alla melodia risultante. Nell’a-
nalisi di gruppo l’ospitalità allo straniero e all’ombra che porta con sé, è parte 
del contratto che permette la funzione della cura. Questo contratto di ospitalità 
sollecita la nostra ombra rimossa. Come ha evidenziato Whitmont, 

Riccardo Mondo



1 - 2020 15Jung nei Gruppi

“specialmente l’ombra, la porta della psiche non personale, ha bisogno di qualcosa 
di più della semplice discussione e riflessione astratta: richiede osservazione diretta 
e partecipazione vissuta. Questa partecipazione vissuta è resa possibile dall’uso 
della modalità di gruppo[…]” (Whitmont, 1975, p. 2). 

Nei gruppi terapeutici si manifesta una maggiore tolleranza per l’Ombra, al-
lorché progressivamente ognuno dei presenti manifesta e condivide il suo aspetto 
inaccettabile. Anche l’ombra dell’analista è maggiormente visibile allo sguardo 
del gruppo; potendo divenire oggetto di discussione, l’analista si “umanizza”, 
sollecitando nuovi affetti. In gruppo la voglia di protagonismo si manifesta più 
chiaramente: ognuno vorrebbe tendenzialmente lo spazio tutto per sé. Questo 
avviene sia centralizzando la propria presenza con un continuo eloquio che non 
lascia possibilità ad altri, sia riempiendo il gruppo del proprio assordante silen-
zio. La matrice che l’incontro offre è rifiutata, il singolo assurge a ribelle soli-
sta respingendo la partitura del gruppo. Ci si sottrae alla condivisione di parole, 
pensieri, sentimenti, si cede lo spazio all’altro poiché contaminato da presenze 
aliene che costringono in territori psichicamente diversi. Ognuno lo fa in modo 
differente, materializzando lo specifico copione che mette in atto nei gruppi della 
propria vita. Ma la coinvolgente scoperta della ricchezza polifonica ripaga la fa-
tica di imparare a saper rispettare i tempi, gli spazi e le modalità tipiche di inter-
vento di chi sta nel gruppo. Bisogna passare dalla comprensione che “lo straniero 
sono io” per sviluppare un pensiero gruppale che comprenda l’Altro, scoprendo 
quanto in fondo, esso sia contenuto in noi. Bisogna superare la paura di infettarsi 
delle patologie altrui, e contaminandosi sviluppare nuovi anticorpi. Ciò significa 
abbandonare una visione individualistica ed egocentrata della terapia per dedi-
carsi al culto delle diversità in noi e fuori di noi. Il gruppo rinnova la visione 
politeistica della “grecità mediterranea”, tanti dei e tante dee per tanti uomini 
e tante donne. In questo celebrare il culto delle diversità, complice un setting 
gruppale solido, potremo ospitare crepuscolari epifanie, altrimenti inconoscibili 
dal singolo individuo. In ogni caso condurre un individuo a partecipare ad un 
gruppo terapeutico ha un sapore psicologico straniante. Si invita un paziente a 
condividere il suo processo di cura con degli sconosciuti, che presentano aree 
molto problematiche nel manifestarsi e nel relazionarsi. Con queste inevitabili 
caratteristiche di base non sarà facile costituire insieme un gruppo coeso ai fini 
della cura. Eppure sarà proprio il confronto, la condivisione e l’analisi dell’ombra 
relazionale che permetterà “deo concedente” la costituzione di una “compagnia 
terapeutica” che favorisca il processo individuativo del singolo. Mai in seduta 
duale ci sogneremmo di stravolgere i bisogni quotidiani di espressione del pazien-
te con dei contenuti che non gli appartengono. L’Io con i suoi bisogni è in primo 
piano, il mondo con i suoi agenti sullo sfondo, quest’ultimo continua ad esistere 
come galassia di oggetti interni con il quale intrattenere opportune relazioni. In 

La visione gruppale nella psicologia analitica



 1 - 202016 Jung nei Gruppi

questo setting “l’analista è servo di scena del paziente-attore con le sue rappresen-
tazioni immaginali”, le accompagna sintonizzandosi ad esse (Mondo, 2012). Se 
questa relazione duale funziona, tutto ciò è straordinariamente utile alla cura del 
soggetto. Edward Christopher Whitmont sosteneva che l’analisi individuale non 
preparasse sufficientemente ad affrontare i conflitti professionali e a relazionarsi 
all’interno di un gruppo. Interessante modello formativo in questa direzione è 
stato proposto dalla società analitica di New York che riteneva necessario per i 
candidati seguire almeno due anni di analisi di gruppo (Kirsch Thomas B., 2004).

In qualche modo si presenta il rischio che il processo individuativo divenga 
una sicumera, allorché lo si immagini da sviluppare analiticamente solamente in 
una relazione duale, trasformandosi in un più semplice adattamento individua-
listico. L’individuo, irretito dal potere che il processo analitico fornisce, anziché 
utilizzare le competenze psicologiche acquisite per una migliore convivenza so-
ciale, potrebbe “rendersi invisibile agli altri” per soggiogarli. L’invisibilità agli al-
tri fornisce all’individuo la possibilità del controllo e di azioni celate, ma nascon-
de l’abisso di un’identificazione con aspetti ombra della collettività. E nonostante 
la scoperta dei nostri terribili poteri non possiamo affidare a nessuno le nostre 
parti distruttive. Caratteristico nei gruppi è l’iniziale tentativo di “distribuire par-
ti e ruoli malefici” agli altri componenti, in un complesso gioco di proiezioni 
incrociate. Questo servirebbe ad alleggerirci dissociandoci dalla nostra ombra 
(Mondo, 2017). Fare emergere la propria ombra dall’invisibilità sino allo sguardo 
analitico gruppale, è un passaggio essenziale per passare da un individualismo 
egocentrato con dinamiche soprattutto predatorie e nei casi migliori di uso stru-
mentale dell’altro, ad un processo individuativo, in cui si sviluppa l’istanza alla 
cooperazione fondamentale per una socialità matura e soprattutto si può scoprire 
di essere parte di un Sé trans-personale che mi include tra gli altri. 

Le pluralità gruppali nelle istituzioni analitiche
In conclusione vorremmo sottolineare l’importanza della formazione analitica 

di gruppo sia nel training didattico che nella generale partecipazione associati-
va. Una lunga militanza nelle associazioni analitiche permette di affermare che 
non bisogna togliere peso alle preoccupazioni di Jung sul rischio di unilateralità 
dell’analisi individuale. Il gruppo è costantemente utilizzato come strumento di-
dattico aggregativo, ma spesso con una insufficiente riflessione sulle dinamiche 
inconsce sottese, e sulle potenzialità che la conoscenza della matrice gruppale 
in atto offre all’apprendimento. L’attenzione generale nella formazione è rivolta 
prevalentemente alla gestione di relazioni terapeutiche duali, a partire dall’origi-
naria dinamica madre-bambino, sottovalutando che la vita dell’individuo avviene 
attraversando costantemente “snodi” gruppali. L’analista junghiano possiede di 
conseguenza nel tempo, un’eccellente formazione per affrontare ciò che accade in 

Riccardo Mondo



1 - 2020 17Jung nei Gruppi

una psicoterapia duale, mentre pare avere maggiori difficoltà ad una lettura pro-
spettica e complessa che includa i gruppi di cui il paziente ed egli stesso fa parte. 
Questo accade anche nella vita associativa analitica, sovente sottovalutata nella 
sua valenza individuativa, che richiede costante responsabilità delle trame inter-
soggettive in cui si è immersi. Sottovalutare le dinamiche istituzionali inconsce 
può avere conseguenze negative nella formazione degli allievi, che vivono sovente 
movimenti competitivi tra sottogruppi con differenti aree teoriche in competi-
zione nella vita associativa; queste possono diventare future zone d’ombra sia nel 
mondo interno che relazionale del futuro terapeuta. Le dinamiche di competi-
zione sono necessarie quanto quelle di cooperazione, ma è necessario un lavoro 
costante che spinga verso la consapevole ricerca di un equilibrio tra questi due 
necessari fattori umani. Ogni fattore di squilibrio, che porti alla prevaricazione di 
soggetti o sottogruppi su altri, mina l’integrità della stessa istituzione. La vita di 
una istituzione analitica passa dalla qualità della convivenza tra i diversi gruppi. 
Noi analisti facciamo parte di una moltitudine di gruppi e contemporaneamente 
siamo soli nella nostra ricerca di senso, non possiamo sottrarci a questa tensione 
dialettica. Non possiamo rinunciare allo sviluppo di una mentalità comprensiva 
aperta e rispettosa dello altro che vive accanto a noi, nel segno di una “individua-
zione” sociale attenta e consapevole. 

Bibliografia 
HillmanJ., La politica della bellezza, Moretti Vitali, Bergamo 1999. 
Jung C. G., Lettere, a cura di Jaffè A. con Adler G., vol. II, Ma. Gi., Roma 2006, (ed. or. 1955). 
Jung C. G., Introduzione a Tony Wolff. Studi sulla psicologia di C. G. Jung, in Opere, vol. X, Boringhieri, Torino 

1986 (ed. or. 1959). 
Migliorati P. G., “Gruppoanalisi e psicologia analitica di C. G. Jung”, in Manuale di Gruppoanalisi, a cura di 

Zanasi M. e Ciani N., Franco Angeli, Milano 1995. 
Migliorati P. G., “L’individuazione come passaggio dalla dualità alla relazione”, in Psicologia analitica e psicolo-

gia dei gruppi, a cura di Zanasi M. e B. Pezzarossa, Borla, Roma 1999. 
Mondo R., Nei luoghi del fare Anima. Dimensione immaginale del processo terapeutico. Ed. Magi., Roma 2012
Mondo R., “Ospitare lo straniero nel processo individuativo. Un contributo junghiano all’analisi di gruppo”. 

In Anima Mundi. I modi della cura., Atti del XVI Convegno Nazionale CIPA, Ed. Vivarium, Milano 2015. 
Mondo R., “L’ombra del potere nella Compagnia dell’Anello. Funzione gruppale e processo individuativo”. 

In Attraverso i confini. Inconscio, alterità, individuazione. Atti del XVII Convegno Nazionale CIPA, Ed. 
Aracne, Roma 2017. 

Shamdasani S., Fatti e artefatti, Ma. Gi., Roma 2004 (ed. or. 1998). 
Whitmont E., Metodi di gruppo e Drammatizzazione corporea nella psicologia analitica, in “Psicologia nel mondo 

che cambia”, in Rivista di Psicologia Analitica, Roma 1975. 
Kirsch Thomas B., Storia della psicologia analitica, in “Psicologia Analitica”, 2004, a cura di Joseph Cambray e 

Linda Carter, 2010, Giovanni Fioriti Editore, Roma 2010, p 14.

La visione gruppale nella psicologia analitica





1 - 2020 19Jung nei Gruppi

INTORNO AD UN TAVOLINO A TRE 
GAMBE
Il gruppo nella formazione iniziale e permanente: 
Spiriti guida e demoni nell’esperienza analitica

Carlo Melodia

Introduzione

Con il titolo di questo lavoro non solo voglio fare un 
omaggio a Jung1 citando implicitamente uno dei suoi 

primi scritti che ho letto, oramai trenta anni fa, poco pri-
ma di cominciare la mia formazione analitica, ma intendo 
anche riferirmi alla natura stessa della ricerca di forma-
zione come, sul piano metaforico e simbolico, legata alle 
immagini di sedute spiritiche. Intendo cioè sottolineare la 
presenza di suggestive analogie immaginative tra quelle 
esperienze di gruppi spiritistici a cui fa riferimento Jung 
in modo pionieristico per la psicologia dell’epoca e i grup-
pi di formazione di diverso tipo in ambito psicoanalitico. 
Mi riferisco alle dinamiche comuni che si realizzano attra-
verso l’evocazione di qualcosa, lo spirito della formazio-
ne analitica, che può apparire come una presenza reale e 
quasi concreta, eppure ineffabile e inafferrabile, o che può 
restare assente, pur se correttamente evocata, frustrando 
le aspettative di ciascun partecipante, o presentarsi esclu-
sivamente come il frutto di una mistificazione truffaldi-
na, resa facile dalla regressione collettiva che le attività di 
gruppo possono inevitabilmente produrre, come lo stesso 
Jung ha sempre indicato. Sul piano psicologico, invece, 
questo spirito, quando si manifesta autenticamente e non 

1  Mi riferisco a “Psicologia e patologia dei cosiddetti fenomeni occulti” con cui 
si apre il primo volume “Studi psichiatrici” e l’intera collana delle opere di C. 
G. Jung, in cui l’autore, per la sua tesi dottorale, espone alcuni casi di fenomeni, 
che sarebbero stati ascritti al mondo del paranormale, interpretandoli in chiave 
psicologica in correlazione a complessi psichici dissociati. Tesi poi ripresa e svi-
luppata approfonditamente nella conferenza alla British Society for Psychical 
Research, a Londra con il titolo “I fondamenti psicologici della credenza negli 
spiriti” (1919). 



 1 - 202020 Jung nei Gruppi

fraudolentemente, si dimostra carico degli elementi complessuali o, collettiva-
mente, delle immagini archetipiche, che i singoli individui partecipanti costellano 
o di cui il gruppo nel suo insieme è portatore, più o meno dissociato, dando vita 
quindi a fenomeni individuativi o, al contrario, dissociativo/diabolici. 

Mi rendo conto che in questo incipit ho, in nuce, espresso tutto il succo estre-
mamente concentrato di quello che diverrà il mio contributo a questa riflessione 
collettiva: resta da chiarire, prima di cominciare a dipanare l’intricato groviglio 
della formazione permanente, che elaborerò in modo personale e alla luce degli 
scritti junghiani e non, che attualmente restano numericamente pochi, su questo 
tema analitico. Queste mie osservazioni si baseranno sulle esperienze empiriche 
da me accumulate nei gruppi di supervisione, o di “discussione di casi” che dir si 
voglia, e di intervisione, come oggi si chiama comunemente il tentativo di discu-
tere di clinica tra pari e senza un conduttore e nei gruppi esperienziali di imma-
ginazione per allievi in formazione di cui ho già riportato in diversi scritti alcune 
osservazioni. 

Le mie basi esperienziali
Come nelle riflessioni scientifiche che si rispettino, specialmente quelle fon-

date sull’empiria, proverò a descrivere la mia esperienza di gruppi, dato che non 
ho mai ritenuto di cercare un diploma che con un percorso omogeneo e istituzio-
nalizzato mi patentasse terapeuta di gruppo, ma ho preferito accumulare molte 
diverse esperienze sotto la guida di colleghi più anziani ed esperti. 

Devo quindi partire dal gruppo di studenti interni organizzato dalla Clinica 
Psichiatrica di Padova, quando aveva un orientamento chiaramente psicodina-
mico analitico, da me seguito fin dal 1984 e condotto settimanalmente all’epoca 
dalla psicanalista della SPI Franca Munari. Fu un’esperienza cui mi avvicinai con 
grande perplessità, dato che fino all’anno precedente l’unica riunione di gruppo 
cui avevo partecipato era quella del team di ricerca dell’istituto di Endocrinologia 
e che era finalizzato all’approfondimento scientifico (tipo journal club) o pratico/
organizzativo. Ne rimasi affascinato subito, perché si manifestò come un gruppo 
espressivo/comprensivo, in cui noi frequentatori dei Servizi psichiatrici poteva-
mo parlare dei nostri vissuti, dubbi, paure, entusiasmi e confrontare le nostre ri-
flessioni tra noi sotto la guida della conduttrice. Era un’esperienza umanamente e 
psicologicamente molto ricca e autentica, pur con i limiti imposti dall’istituzione 
organizzatrice, da cui le razionalizzazioni e le teorizzazioni (dovremmo introdur-
re un meccanismo di difesa tipico del nostro ambito: la nosografizzazione!) erano 
bandite a vantaggio esclusivo del confronto personale. Devo ammettere che la 
mia modalità di proporre la riflessione in gruppo dei casi risente ancora, come 
di un vero imprinting, di quell’esperienza che oggi cito, col nome del conduttore 
per autentica gratitudine e senso di continuità che io vivo, pur sotto un diverso 
vertice interpretativo-analitico. 

Carlo Melodia



1 - 2020 21Jung nei Gruppi

Nel 1986, dopo la laurea, fui coinvolto in un’esperienza che per qualche anno 
avrebbe polarizzato molti dei miei interessi formativi prima, professionali e clinici 
poi, che integravano i miei studi endocrinologici e quelli psichiatrici: l’osservazio-
ne prima, e la conduzione poi, di gruppi di e per pazienti con disturbi alimentari2, 
che all’inizio furono impostati e diretti come gruppi con le metodiche e i condut-
tori dei gruppi per alcolisti in trattamento (funzionanti nell’ambito della sanità 
pubblica padovana con la sigla ACAT). Nel giro di qualche anno i pazienti che 
dirigevano l’associazione mi chiesero di diventare il coordinatore delle attività 
psicologiche e psicoterapiche dei gruppi, cui ritenni di dare l’assetto di gruppi di 
auto/mutuo aiuto, selezionando di seguito un membro animatore per ogni grup-
po, attraverso i criteri che le ricerche di Yalom3 indicano come caratteristiche 
naturali, e migliorate dalla formazione, più efficaci per i leader di un gruppo ben 
funzionante. Condussi invece personalmente per un decennio il gruppo degli ani-
matori in questa associazione con cadenza settimanale: si trattò di un gruppo con 
iniziali caratteristiche di un gruppo di formazione, per divenire gradualmente un 
gruppo espressivo/comprensivo circa le dinamiche realizzate tra i membri di ogni 
gruppo e tra loro e l’animatore e viceversa. A mia volta portavo in supervisione 
quanto accadeva in questo gruppo sia al coordinatore dei gruppi per alcolisti in 
trattamento, che mi aveva inizialmente coinvolto nella fondazione della GR. A. C. 
O., sia ad uno psicoanalista esperto di analisi di gruppo. 

In quegli stessi anni fui chiamato dai responsabili della Clinica Psichiatrica 
di Padova prima a condurre un gruppo per studenti frequentatori, come quello 
da me seguito in precedenza, e più tardi, per un decennio, a condurre un grup-
po di discussione di casi e supervisione nell’ambito della Psicoterapia della Crisi 
Emozionale (Melodia, 2003). In ambito meno professionalmente prestigioso, ma 
umanamente e auto-formativamente arricchente, condussi per qualche anno un 
gruppo di formazione psicologica in una scuola regionale del Veneto per Assi-
stenti Domiciliari e un gruppo di discussione di casi nel sindacato (nell’ambito 
dell’organizzazione delle ACLI) che ne riuniva i diplomati che ne praticavano la 
professione. Devo mettere in guardia chi dovesse pensare che il livello di coin-
volgimento emotivo e di rischi relazionali in questo ambito professionale fossero 
minori, o molto diversi, rispetto all’ambito analitico: come Guggenbühl-Craig 
(1987) descrive nel capitolo sugli assistenti infermieristici, l’ombra e le altre com-
ponenti inconsce presenti nella loro attività professionale e le distorsioni relazio-
nali erano comparabili a quelle di psicoterapeuti e analisti. 

Da allora le esperienze si sono moltiplicate (Melodia C., 2019) attraverso i 
seminari presso l’Istituto Jung di Zurigo, nel cui ambito ho condotto diversi tipi 

2  Dato che in questo articolo non ci sono le condizioni per illustrarne meglio alcuni aspetti, rimando al mio 
articolo su un precedente numero di questa rivista per un maggiore approfondimento (Melodia, 2018) sulla mia 
esperienza nell’associazione GR. A. C. O. nel cui ambito essa si sviluppò. 
3  Yalom, opera citata, p. 574. 

Intorno a un tavolino a tre gambe



 1 - 202022 Jung nei Gruppi

di gruppi di immaginazione guidata, per favorire un’esperienza psicologica per-
sonale dei partecipanti che precedesse e preparasse la parte teorica, così come 
ho proposto la stessa metodica nella docenza all’istituto milanese del C. I. P. A. 
prima e di quello dell’Italia meridionale poi. I gruppi esperienziali di immagina-
zione, che propongo attraverso il disegno libero e la manipolazione dell’argilla, 
sono diventati appuntamenti annuali per gli studenti del C. I. P. A. e dell’I. d. O. 
di Roma e hanno richiesto un’elaborazione e un adattamento continui in base alle 
modificazioni culturali e formative precedenti presentate dagli studenti, causate 
dal susseguirsi di riforme scolastiche e universitarie: i limiti di questo mio contri-
buto mi inducono di accennare solo brevemente a questo tema senza dilungarmi. 

Da qualche anno conduco due gruppi di supervisione che includono entrambi 
partecipanti eterogenei da alcuni punti di vista: tutti psicoterapeuti professionisti 
o in formazione, alcuni dei quali già psicoanalisti, tutti di indirizzo psicodinamico 
analitico e con uno spiccato interesse verso la Psicologia Analitica. Ho seguito un 
gruppo di analisti in formazione di Malta e di Cipro seguendoli in supervisione 
individuale, conducendo con loro alcuni gruppi di discussione di casi e come 
osservatore negli incontri di avviamento di un loro gruppo di intervisione. Più re-
centemente conduco a Palermo un gruppo di supervisione con allievi dell’istituto 
meridionale del C. I. P. A. e ho partecipato a due tentativi di costituire un grup-
po di intervisione tra colleghi analisti dello stesso ambito analitico. Posso quindi 
affermare che lavoro in e con gruppi da almeno trentacinque anni, ottenendone 
un esperienza formativa che non esito a definire continua, pur nella eterogeneità 
delle esperienze che si sono per me affiancate o susseguite, dandomi però sempre 
la certezza che quanto stavo apprendendo e imparando fosse il frutto non del 
parere solipsistico e autoritario di qualcuno, per quanto saggio, autorevole e colto 
potesse essere, ma il frutto speciale di quel processo molto più articolato, plurali-
stico e complesso che può realizzarsi tra individui che cercano e mantengono quel 
modo di elaborare la realtà che da Bion definiamo mente di gruppo, funzione e 
fenomeno che non necessita solo che più persone si riuniscano, ma che si attivino 
a mantenere le proprie funzioni elaborative attivate sul proprio funzionamento e 
sul tema riconosciuto comune, contenendo, là dove possibile, e per quanto possi-
bile, le pressioni complessuali e archetipiche attivate dal campo gruppale, definite 
dall’autore inglese assunti di base. 

Jung e il lavoro in gruppo
Come in molti altri campi della psicologia di cui si è occupato, rispetto al 

lavorare e all’elaborare in gruppo, Jung non è stato né coerente né categorico: 
troviamo nei suoi scritti giudizi e ipotesi molto contrastanti sui fenomeni psico-
logici che possono avvenire nell’ambito dei gruppi umani. Tra molti analisti che 

Carlo Melodia



1 - 2020 23Jung nei Gruppi

a lui si rifanno, vige anzi quella che sembra più oramai una leggenda, talvolta 
assunta come un dogma, tramandato come un aforisma in cui, in sintesi, avreb-
be sostenuto che il funzionamento psicologico di un gruppo non può che essere il 
risultato di una riduzione al minimo comune delle funzioni mentali degli individui 
che ne fanno parte. In realtà il passo originale che più si avvicina a questa “libera 
rielaborazione” 4 del pensiero junghiano dice: 

 “Gli elementi che sono comuni a tutti gli uomini possono sommarsi nel formarsi 
del gruppo, mentre le prestazioni individuali non si sommano mai, piuttosto si eli-
dono a vicenda. Perciò un gruppo di grosse dimensioni, se lo si considera come un 
essere autonomo, mostra esclusivamente tratti che sono comuni a tutti gli uomini, 
ma non lascia emergere neppure una delle loro prestazioni individuali. I tratti co-
muni a tutti gli uomini consistono principalmente in qualità istintuali, che hanno 
un carattere relativamente primitivo e indubbiamente inferiore rispetto al livello 
mentale della maggior parte dei membri del gruppo. Cento teste intelligenti messe 
insieme danno per risultato un idrocefalo. 
La psicologia delle masse è sempre inferiore a quella dell’individuo, perfino quan-
do si affrontino le imprese più idealistiche. La totalità di una nazione non reagisce 
mai come un normale individuo moderno, ma sempre come un gruppo primitivo.” 

Come si legge chiaramente, egli non fa riferimento a un piccolo gruppo, come 
quelli che di fatto si costituiscono per fare psicoterapia, supervisione, intervisione 
e perfino le classi di formazione analitica, che raramente raggiungono la decina di 
partecipanti. Piuttosto esprime le proprie osservazioni psicologiche su fenomeni 
macroscopici, nazionali e certamente frutto delle osservazioni da lui fatte negli 
Stati Uniti, ma anche, e solo chi fosse in mala fede potrebbe non ammetterlo, 
nella Germania nazista o nelle “adunate oceaniche” dell’Italia fascista: la storia ci 
dice quanto poi le nazioni, ridotte a gruppi primitivi, avrebbero raggiunto i livelli 
più bassi del funzionamento sociale, fino ad assumere scelte e comportamenti di 
cui perfino le orde barbariche avrebbero avuto vergogna. 

C’è da aggiungere, a sostegno della mia ipotesi di un sostanziale fraintendi-
mento da parte di molti colleghi su quanto Jung ritenesse il gruppo un ambien-
te poco favorevole allo svolgimento di funzioni superiori, formative o culturali, 
che una grandissima parte delle attività didattiche ed elaborative da lui realizzate 
erano svolte in gruppo, come testimoniano per esempio le ricchissime note sulla 
Dream Analysis, il seminario che egli tenne in lingua inglese, in incontri setti-
manali, il mercoledì mattina, presso il Club psicologico di Zurigo in Gemeinde-

4  Ho inteso riportare il passo originale, parte della Conferenza tenuta alla Tavistock Clinic di Londra il 14 
ottobre 1936 al ritorno da un viaggio negli Stati Uniti e integralmente pubblicata nelle Opere (Jung, 1936), 
allo scopo di evitare che anche gli analisti junghiani si riducano a funzionare come ivi descritto aderendo a una 
proiezione di proprie convinzioni collettivamente condivise attribuite al nostro caposcuola, piuttosto che agli 
scritti originali. 

Intorno a un tavolino a tre gambe



 1 - 202024 Jung nei Gruppi

straße, durante il biennio 1928-30. 5 Una rilettura molto attenta di questo testo, 
dall’originale prima che fosse tradotto in Italiano, da parte di Maffei Lucca (1991) 
ci riporta che il seminario ebbe un totale di circa cinquanta partecipanti, tutti ne-
cessariamente in analisi personale con Jung o altri, di cui non c’è modo di sapere 
quanti fossero presenti ad ogni seduta, che dagli autori delle note (A. Chapin, C. 
H. Deady, M. Foote) vengono citati solo in caso di loro interventi attivi. Il clima 
sembra essere molto interattivo e le risposte di Jung contengono interventi carat-
terizzati non solo da amplificazioni e associazioni sui sogni discussi con il gruppo, 
ma anche interpretazioni psicologiche dirette al funzionamento del gruppo che 
seguiva il seminario, nonché la richiesta ai partecipanti di integrare il materiale 
inconscio esaminato con i loro contenuti onirici (Maffei Lucca, op. cit., p. 26), 
andando a realizzare un lavoro analitico di gruppo non molto diverso da quello 
oggi definito social dream matrix e attuato in occasione di convegni e seminari a 
scopo di formazione analitica permanente. 

Mi rendo conto, dunque, che sto ribaltando quanto sostenuto da molti colle-
ghi, cioè la tradizionale diffidenza di Jung verso il lavoro psicologico in gruppo 
che si tramanda in alcuni contesti junghiani: il mio è e vuole essere un dubbio 
che pongo a tutti gli interessati, non solo in relazione all’esempio già citato, ma 
alla sua partecipazione storicamente accertata alle più varie attività divulgative e 
di approfondimento, non solo condotte con interventi frontali, ma con modalità 
gruppali. È d’altra parte certo che, a causa del fortissimo carisma e della sua 
personalità esuberante e creativa, ogni gruppo da lui condotto, o a cui avesse 
solo partecipato, avrebbe rischiato di divenire quello che Bion (1947, pp. 86-94) 
definiva un “gruppo di dipendenza”, che si sarebbe quindi rivolto a lui aspet-
tandosi risposte e soluzioni ai loro problemi. Questo è forse l’atteggiamento che 
caratterizza ancora molti di noi che, collidendo inconsapevolmente con quanto 
da Jung voluto per i prosecutori del suo lavoro, cioè che ne sviluppassero i filoni 
di ricerca in modo autonomo e creativo, tentano invece di usare i suoi scritti, ma 
anche le deteriori “tradizioni orali” con un atteggiamento fideistico da ipse dixit. 

Infine, credo che non dobbiamo dimenticare che Jung ha lavorato individual-
mente con una concezione della personalità di tipo gruppale: tutta la sua teoria 
dei complessi può di fatto essere considerata una “visione gruppale della psi-
che individuale”. Dai suoi studi sul test di associazione verbale, passando per le 
esperienze immaginative personali dettagliatamente raccontate e raffigurate nel 
liber novus (Jung, 2010), fino agli ultimi scritti di teorizzazione di una modalità 
psicoterapica specifica (Jung, 1961) il lavoro di Jung è stato caratterizzato da un 
visione multilaterale della psiche, in cui le diverse componenti della personalità 

5  Nel testo (Jung, 2006) sono riportati non solo i lunghi interventi di Jung, ma anche dei partecipanti di cui in 
questo modo conosciamo molti nomi e il dialogo da essi tenuti con l’autore, talvolta in modo anche polemico 
e vivace. 

Carlo Melodia



1 - 2020 25Jung nei Gruppi

rischiavano di rimanere autonome e dissociate senza l’attivazione della funzione 
trascendente che ne agevolasse l’integrazione. Nel suo modello ciò si sarebbe 
verificato solo qualora il complesso dell’Io avesse sviluppato almeno la consape-
volezza dell’esistenza di un gruppo di complessi, precedentemente più o meno 
inconsci, proprio come membri di una sorta di gruppo all’interno del proprio 
mondo interiore e psichico. 

Il gruppo e la formazione in analisi
Entrando più direttamente nel tema della discussione di casi in contesto grup-

pale, mi sono fatto l’idea che quest’area dell’esperienza analitica, sia di indirizzo 
junghiano che dei più diffusi indirizzi che si sono originati dalla scuola psicoanali-
tica originaria, sia troppo spesso data per scontata. Potremmo invece pensare che, 
causa di questa visione naïf dei gruppi come ambito formativo, la sua complessa 
realtà sia spesso ignorata e fraintesa e la sottovalutazione delle sue dinamiche 
psichiche nella discussione delle metodiche che possono avere maggior valore 
formativo, possa costituire la base di alcune forme di sofferenza psicologica e so-
ciale all’interno delle società analitiche che in queste dinamiche lasciate inconsce 
trovano le loro radici. 

In realtà sembra trattarsi di un argomento scottante sia nelle discussioni che 
si realizzano all’interno delle istituzioni analitiche sia dell’ambito scientifico in 
cui i singoli studiosi si confrontano con un consesso più ampio e trasversale di 
ambito analitico e in cui il contributo degli esponenti di diverse scuole e indirizzi 
è fondamentale per creare una mappa che permetta di districarsi in questo dif-
ficile terreno emotivo e formativo che a tratti sembra un campo minato, in cui i 
gruppi possono fare passi falsi che ne producono l’esplosione e la frammentazio-
ne, a tratti cadere in invisibili sabbie mobili che dapprima immobilizzano uno o 
più partecipanti e che poi possono farli affondare in paralizzanti fobie collettive, 
trascinandoli sul fondo di una disperazione che soffoca l’atteggiamento mentale 
analitico riducendo questa esperienza ad un puro susseguirsi di azioni conosciute 
e abitudinarie. Quanti sono tra di noi, a questo proposito, quelli che “ammini-
strano” il proprio sapere ermeneutico pseudo-simbolico secondo modalità tanto 
tranquillizzanti quanto ripetitive e prive di un’autentica e risanante creatività? 
Come vivrebbero poi le proprie difficoltà emotive gli analisti se dovessero lavo-
rare segregati in una realtà strettamente individuale, senza un contesto gruppale 
rappresentato dalle società e dalle scuole analitiche? Questo è un elemento su cui 
mi è capitato di riflettere durante la mia esperienza di supervisore di un collega 
straniero in formazione IAAP individuale, e che mi ha fatto riemergere dal mio 
passato lontano le riflessioni ed emozioni di quando ero in formazione all’Istitu-
to Jung di Zurigo e, per anni, non essendoci colleghi junghiani nelle immediate 
vicinanze della mia sede e dovendo dividere il mio tempo tra le attività lavorative 

Intorno a un tavolino a tre gambe



 1 - 202026 Jung nei Gruppi

e quelle formative in Svizzera, ho sentito spesso l’assenza di un gruppo di riferi-
mento e di confronto, con persone con problematiche più affini. 

I temi emergenti nella formazione iniziale e permanente in condizioni di segre-
gazione geografica sono almeno in parte diversi da quelli presenti in un gruppo, 
così come ho osservato e avuto modo di confrontare nell’ambito della mia espe-
rienza di supervisore incaricato dalla IAAP del “Developing Group of Malta”. 
Entrambe le esperienze sono caratterizzate da un bisogno di sviluppare com-
petenze ed esperienze analitiche; la prima esalta le capacità di autonomia, ma 
fa rischiare tendenze solipsistiche e auto-referenziali, per l’assenza di simili che 
esprimano sostegno e aiuto nel proprio territorio, e la seconda, come insieme di 
colleghi che si sono strutturati in un’organizzazione uniforme, un gruppo, che 
in molte fasi del proprio processo formativo ha lavorato come un vero e pro-
prio team con le potenzialità di arricchimento reciproco tipico di una struttura 
gruppale, può produrre temi successivi di competizione, timori di invasione pro-
fessionale del proprio territorio, emersione di vergogne nel confronto e un’ec-
cessiva dipendenza da un leader riconosciuto e apprezzato dai colleghi a cui tutti 
potrebbero cedere in delega la propria autonomia con le successive conseguenze 
regressive e aggressive. 

Allo scopo di meglio comprendere quanto sto accennando rispetto all’esperien-
za gruppale, faccio riferimento alle annotazioni di Bion (2013) sulle sue esperienze 
con i gruppi che, pur riferendosi alle osservazioni da lui raccolte in contesti diversi 
dal 1943 al 1952, sono a tutt’oggi insuperate per semplicità e chiarezza e, proprio 
per queste caratteristiche, dovrebbero essere conosciute, e approfondite, da ogni 
psicoanalista, anche junghiano, che si avvicini a qualsiasi tipo di gruppo, sia esso di 
formazione più classicamente didattica, sia esso centrato sulla discussione di casi. 

Mi riferisco al fatto che troppo spesso la psicologia analitica, con i suoi rife-
rimenti preziosi ai livelli consci e inconsci della psicologia collettiva, ha illuso i 
propri adepti di saper maneggiare, attraverso queste conoscenze di psicologia 
archetipica, i fenomeni che si realizzano nei gruppi. Intendo invece sottolineare 
che le dinamiche che si generano all’interno dei gruppi, piccoli o grandi, fino agli 
immensi gruppi che si riconoscono in una nazione o in qualsiasi altra immagine 
sovrapersonale, sono senz’altro il risultato di dinamiche inconsce specifiche che 
influenzano in modo precipuo il funzionamento dei piccoli gruppi di psicotera-
pia, quanto di quelli di formazione, secondo modelli a priori che con Jung defi-
niamo archetipici, e con Bion (op. cit., pp. 109-110) protomentali come si legge 
nella sua spiegazione: 

 “Io definisco dunque il sistema proto-mentale come qualcosa in cui il fisico e lo 
psicologico o mentale si trovano in uno stato indifferenziato. È da questa matrice 
che nascono i fenomeni che in un primo momento appaiono (a livello psicologico 
e alla luce di una indagine psicologica) come sentimenti distinti, correlati fra loro 

Carlo Melodia



1 - 2020 27Jung nei Gruppi

solo tenuamente. È da questa matrice che hanno origine gli stati emotivi propri 
di un assunto di base che rafforzano, pervadono e, in alcune occasioni, domina-
no la vita mentale del gruppo. … (perciò) quando da questo prende origine un 
sentimento di angoscia, esso può manifestarsi tanto in forma fisica che in forma 
psicologica.” 

Le analogie con il postulato di Jung dell’archetipo come psicoide sono eviden-
ti, e ci permettono, senza dover in questo contesto fare riferimento a immagini 
archetipiche specifiche, di usare gli schemi di Bion, basati sugli assunti di base 
sapendo che facciamo riferimento a dinamiche di quello che potremmo definire 
un campo archetipico gruppale. Citando Jung (5752-5819 vol VIII, cap 7): 

 “… Se quindi adotto il termine ‘psicoide’ … non intendo con tale termine una 
qualità propriamente attinente alla psiche o all’anima ma ‘analoga all’anima’, si-
mile a quella che posseggono i processi relativi ai riflessi; e in terzo luogo il ter-
mine deve servire a distinguere una categoria di fenomeni da un lato dai semplici 
‘fenomeni vitali’, e dall’altro dai processi propriamente ‘attinenti alla psiche’. …
dobbiamo includere nell’inconscio anche le funzioni psicoidi incapaci di coscienza 
e della cui esistenza abbiamo solo conoscenza indiretta. …mi sembra probabile 
che la vera natura dell’archetipo sia incapace di coscienza, ossia trascendente, ra-
gion per cui la definisco psicoide. … la posizione dell’archetipo sarebbe definita 
al di là della sfera psichica, analogamente alla posizione dell’istinto fisiologico che 
è direttamente radicato nell’organismo materiale e rappresenta, con la sua natura 
psicoide, il ponte verso la materia in generale. Nella rappresentazione archetipica 
e nella sensazione istintuale spirito e materia si fronteggiano l’un l’altra sul terreno 
psichico. Materia e spirito appaiono nella sfera psichica proprietà caratterizzanti 
di contenuti consci. Entrambi sono, stando alla loro natura ultima, trascendentali, 
cioè irrappresentabili, perché la psiche e i suoi contenuti costituiscono l’unica re-
altà che ci sia data direttamente.” 

Intendo quindi dire che noi psicoanalisti junghiani, se ci illudiamo di cono-
scere le dinamiche che si sviluppano all’interno di un gruppo perché abbiamo 
approfondito lo studio per esempio sull’immagine del maestro, ci comporterem-
mo come quei medici che decidessero senza studi ed esperienze specifiche di 
praticare interventi di chirurgia toracica o urologica. Il solo fatto di avere infatti 
studiato l’anatomia, la fisiologia e le patologie di quegli organi, non danno conto 
dei loro comportamenti specifici, delle loro eventuali varianti e dei rischi specifici 
della prassi di un intervento chirurgico. 

Conoscere quindi le dinamiche basilari di un gruppo spontaneo, cioè quelle 
che Bion ha descritto come assunti di base e le specifiche culture che da essi si 
generano è fondamentale per non sottovalutare i fenomeni transferali gruppali 
che ne derivano. Pensare poi che un gruppo che approfondisce un tema cultu-
rale sia di per sé un gruppo di lavoro, anche quando se ne dovessero ignorare le 

Intorno a un tavolino a tre gambe



 1 - 202028 Jung nei Gruppi

caratteristiche dinamiche di dipendenza e le conseguenze sul piano relazionale tra 
partecipanti e conduttore del medesimo, può evidentemente esporre a fenomeni 
relazionali apparentemente incomprensibili, che questo autore, e la gruppo-anali-
si che da lui è derivata, ha descritto e spiegato in modo più specifico ed esaustivo. 

Se non avessi dedicato una parte dei miei studi alla specifica branca dell’analisi 
dei fenomeni psicologici dei gruppi, non avrei mai capito le ragioni dell’esperien-
za da me vissuta in una classe dell’Istituto Milanese del CIPA quando, incaricato 
di svolgere una lezione di una materia di cui avevo all’Istituto Jung di Zurigo 
tenuto un seminario con una modalità esperienziale/teorica, a me congeniale, 
cercai di adeguarmi a quello che credevo uno stile obbligatorio nella formazione 
analitica in Italia. Iniziando infatti la lezione con modalità frontali e teoriche ot-
tenni un’attenzione totale degli allievi. Quando a metà seminario decisi di provar-
ne a stimolare la creatività e l’autonomia elaborativa con metodiche maieutiche, 
a me più congeniali, rimandando quindi al gruppo molte delle domande che mi 
venivano rivolte da qualcuno dei suoi membri, mi trovai a osservare un fenomeno 
per me allora incomprensibile. Infatti, l’attenzione e le aspettative del gruppo si 
polarizzarono su uno degli studenti, concentrandosi sulle sue osservazioni pro-
vocatorie, e a tratti insensate, di quello che mi sembrò il più psicologicamente 
disturbato degli allievi. Mentre io cercavo di riportare il gruppo ai temi previsti, 
il nuovo leader alzava sempre più la posta pur di mantenere inconsciamente l’at-
tenzione del gruppo, che faceva di fatto quadrato intorno a lui e alla sua bizzarria 
che, a tratti, mi sembrava maniacale e psicotica. 

Solo quando qualche anno dopo studiai Bion ho compreso che con il mio 
primo atteggiamento avevo attivato nel gruppo una mentalità dipendente, quella 
genericamente favorita dalle modalità formative frontali e, quando avevo abban-
donato la mia posizione iniziale di leader onnipotente, avevo di fatto costretto in-
consciamente il gruppo a rivolgersi, per soddisfare la cultura gruppale dipendente, 
al membro più adatto a prendere il posto di colui che si aspettavano svolgesse 
naturalmente la funzione di leader. Se il docente incaricato dall’istituzione ana-
litica rifiutava di soddisfare le aspettative del gruppo di offrire una risposta ad 
ogni loro domanda come aveva brillantemente descritto Bion (ibidem, p. 132), il 
gruppo non poteva che rivolgere le sue aspettative grandiose al partecipante più 
malandato e bisognoso di attenzione/adulazione da parte del gruppo, a quello 
che aveva meno freni inibitori e meno capacità di contenersi oltre ad una perso-
nale difficoltà a riconoscere i propri limiti. 

Oggi saprei che solo mettendo in guardia il gruppo fin dall’inizio dall’aspet-
tarsi una lezione frontale posso ottenere una classe che funziona come gruppo di 
lavoro contenendo le istanze dipendenti, ma di fatto so che questo non impedisce 
che possano emerge dinamiche legate agli assunti di base di accoppiamento o a 
quelli di attacco e fuga che, potremmo dire in una prospettiva junghiana, rappre-

Carlo Melodia



1 - 2020 29Jung nei Gruppi

sentano l’ombra di un gruppo di lavoro che controlla coscientemente le proprie 
aspettative legate alla cultura di dipendenza. 

Problemi nei gruppi di discussione di casi
L’elaborazione delle proprie esperienze cliniche con un gruppo di colleghi 

riconosciuti per qualche verso simili a noi, con la guida e la conduzione di un 
collega più anziano, o comunque riconosciuto più esperto, è uno dei richiami 
più forti che di solito offre una scuola, una società analitica. In questo contesto 
ogni membro dell’eventuale gruppo di discussione di casi o di supervisione, può 
costellare i propri complessi personali connessi con diverse aree dell’esperienza 
di formazione: da quello del maestro e mentore, per l’estremo più luminoso e 
potenzialmente inflattivo, a quello della spia o dell’inquisitore per l’estremo più 
oscuro e paranoideo. La presenza degli altri partecipanti può fungere da ampli-
ficatore delle proiezioni o, se ben composto e condotto, il gruppo può costituirsi 
come una matrice rassicurante in cui il confronto franco e privo di giudizi può 
agevolare un’espressione libera dei vissuti più autentici e ridurre l’effetto delle 
identificazioni proiettive incrociate attraverso la loro, pur cauta e prudente, se 
non garbata, espressione. Questo già chiarisce un mio pensiero di fondo, che mol-
ti autori condividono, e che esprimo sinteticamente così: un gruppo di supervisio-
ne non può distinguersi in modo assoluto da un gruppo di psicoterapia, non solo 
perché si occupa per statuto fondativo della terapia della coppia psicoterapica di 
volta in volta osservata e discussa, ma anche perché è impossibile escludere che il 
processo di crescita professionale debba passare per fasi di crescita personale che 
il gruppo può ostacolare o, se funziona bene, sbloccare. 

Meglio e più dettagliatamente ne ha esposto alcune dinamiche Kalsched 
(2000) soprattutto considerando alcuni casi in cui l’esperienza è condotta all’in-
terno delle scuole di psicoanalisi e dove, quindi, si incrociano le correnti emotive 
transferali e contro-transferali di diversi membri delle società analitiche coinvolti 
con i partecipanti come analisti personali, supervisori individuali e conduttori dei 
gruppi di supervisione. 

Il lavoro pubblicato più recentemente da Victoria Graham Fuller (2003) ap-
profondisce le dinamiche archetipiche che vengono realizzate da gruppi di super-
visione e, in particolare, dai sottogruppi che si possono generare al loro interno 
quando alcuni dei partecipanti si focalizzano intorno ad uno dei poli di un’im-
magine archetipica e altri intorno al polo opposto. Questa dimensione sembra 
inevitabile in ogni tipo di gruppo e costituisce la prospettiva squisitamente jun-
ghiana della conduzione di gruppi, in particolar modo di supervisione, quando 
il conduttore riesce a coglierne la natura e l’origine profonda invece che lasciarsi 
arruolare in uno dei sottogruppi, schierandosi insieme ad una frazione del grup-
po e agevolandone la scissione. 

Intorno a un tavolino a tre gambe



 1 - 202030 Jung nei Gruppi

Per quello che riguarda il lavoro che ho citato di Kalsched, posso dire che se, 
da una parte i gruppi di supervisione per la formazione all’interno delle società 
analitiche corrono i rischi ben descritti da questo autore, dall’altra il costituire 
gruppi di supervisione con partecipanti provenienti da diverse esperienza forma-
tive e non coinvolti in programmi formativi omogenei non esclude incidenti tran-
sferali e fenomeni intrusivi nelle attività e nelle esperienze del gruppo da parte di 
colleghi esterni coinvolti a qualsiasi titolo con i membri di un gruppo di supervi-
sione. In un gruppo che seguivo in supervisione anni fa, e di cui, per la delicatezza 
dei fatti narrati in termini di segreto clinico, non riporterò nessun elemento atto 
a rendere riconoscibili i protagonisti, il lavoro sembrava procedere nel migliore 
dei modi: il gruppo si incontrava regolarmente, i casi venivano seguiti e discussi 
con attenzione, i rapporti tra i partecipanti sembravano realizzare un confronto 
franco e aperto, favorito da un clima amichevole e da una capacità dei membri di 
prendere molta parte del lavoro, compresi i propri errori, con modestia e ironia. 
Qualche volta mi ero fermato a riflettere sulla possibilità che si creassero conflitti 
tra partecipanti con gradi diversi di riconoscimento del modello junghiano, cioè 
che si creassero dei conflitti ideologici, e cercavo in generale di favorire lo scam-
bio di vedute diverse e comparative sugli stessi fenomeni, cercando di mantenere 
il gruppo di lavoro libero da una cultura dipendente nei miei confronti. Non avevo 
però abbastanza in mente, o non è umanamente possibile farlo, che si potessero 
manifestare espressioni dei due assunti di base lasciati inevitabilmente fuori con-
trollo. Dopo qualche tempo, notai, forse sottovalutandone l’importanza, tra due 
membri del gruppo delle sfumature relazionali in rapida evoluzione: passarono 
in pochi mesi da una spiccata tensione che definirei attrattiva, ad una repulsiva 
che alterò il clima del gruppo finché uno dei due non mi contattò privatamente. 
Mi confessò che faceva fatica a tenere il segreto sul fatto che tra i due, nei pochi 
mesi precedenti, si era creata una relazione poi fallita. Cercai di accogliere la 
confessione come un bisogno di confrontarsi al di fuori del gruppo, anche se 
avevo qualche perplessità sul senso positivo di questa richiesta. La mia meraviglia 
nasceva soprattutto dal fatto che entrambi, in quel periodo, stavano terminano le 
proprie analisi formative: uno, come scoprii più tardi, non ne aveva volutamente 
parlato col proprio analista, l’altra aveva ottenuto dal confronto con l’analista 
una sorta di carta bianca a vivere la propria attrazione per il collega di gruppo. 
Nessuno dei tre, i due partecipanti e l’analista personale di uno dei due, aveva 
considerato il tema psicologico profondo connesso con questa trasgressione dalle 
regole di una qualsiasi attività clinica psicologica. Quando cercai di approfondire 
soprattutto il significato di questo diniego del livello transferale di questo evento, 
trovai incredulità e sorpresa tra i due membri del gruppo e assoluta sottovaluta-
zione nel collega che ne aveva discusso in analisi. Alla mia domanda sul come mai 
non avesse considerato di spingere l’analizzanda a parlarne con me prima di agire 

Carlo Melodia



1 - 2020 31Jung nei Gruppi

la trasgressione, mi rispose: “Cosa c’entra il transfert in un gruppo di supervisio-
ne: comunque adesso sono problemi tuoi!”. In quest’ultima risposta il collega ha 
rivelato, nonostante l’uso che fa dei gruppi per vari scopi formativi, una notevole 
ignoranza delle dinamiche di gruppo e dei loro significati profondi, sia sul piano 
personale che su quello gruppale. Non ho potuto fare a meno di considerare 
nella sua collusione passiva la presenza di una quota di attacco invidioso per la 
mia esperienza con il gruppo. In ogni caso penso che l’evento sia da imputare 
all’emersione improvvisa di emozioni di base connesse con la mentalità d’accop-
piamento: una forza erotica connessa, come direbbe Bion, con una speranza in-
conscia per la nascita di qualcosa di nuovo all’interno del gruppo e rappresentato 
dalla coppia che si congiunge in una sorta di atto di fede. 

Riprendo questa sottolineatura del padre inglese della gruppoanalisi perché è 
importante riconoscere che nelle spinte archetipiche attivate dal campo gruppale, 
che danno luogo agli assunti di base, quand’anche riuscissimo a creare un gruppo 
di lavoro tenendo a bada soprattutto le dinamiche di dipendenza, non potrem-
mo mai metterci del tutto al riparo da improvvisi fenomeni provocati dalle altre 
due importanti forze inconsce attivate dalla gruppalità: quella d’accoppiamento 
e quella di attacco e fuga. Per lavorare con i gruppi consapevolmente dovremmo 
anzi tenere conto che un gruppo di lavoro può mantenere una mente di gruppo e 
contenere una di queste tre manifestazioni archetipiche solo per periodi ciclici, 
cui seguiranno inevitabili momenti di manifestazioni di uno o entrambi i tipi di 
funzionamento di base. 

L’esperienza formativa continua in intervisione
Una modalità per mantenere un confronto sulla propria attività terapeutica 

all’interno di un gruppo di colleghi affidabili senza la presenza di una guida si 
sta cominciando a diffondere sia in situazioni di aggregazione spontanea, sia in 
contesti istituzionali analitici, nell’intervisione, una realtà gruppale che nella defi-
nizione sottolinea la parità dei partecipanti, senza uno specifico conduttore super-
partes. Non c’è una letteratura psicoanalitica sul tema, e qualcuno potrebbe dire 
che questo conferma l’ipotesi che ci sia ancora un’abbondante ombra di potere 
nell’area della psicoterapia ad indirizzo analitico. Alcuni approfondimenti e ten-
tativi di produrre manuali sull’argomento, soprattutto in area costruttivista, non 
approfondiscono le tematiche emotive che possono svilupparsi in questo conte-
sto, ma si limitano alle tipiche osservazioni organizzative e motivazionali della 
visione cognitivista. 

Io mi spingerò a dire che un buon gruppo di supervisione dovrebbe poter 
funzionare, almeno dopo qualche tempo di affiatamento tra i partecipanti, come 
un gruppo di intervisione con un osservatore. Quest’ultimo si distingue dal con-
duttore vero e proprio perché si limita a prendere nota dei fenomeni emotivi che 

Intorno a un tavolino a tre gambe



 1 - 202032 Jung nei Gruppi

si realizzano in un gruppo, delle modalità interattive tra i suoi membri, delle as-
sociazioni che questi fenomeni producono in lui, mentre il conduttore, che pure 
cerchi di non favorire la dipendenza dei partecipanti da se stesso, deve comunque 
agevolare la comunicazione tra i membri del gruppo, favorire quindi l’espressione 
verbale di colui al quale tocca parlare e l’ascolto da parte degli altri. Il conduttore 
può anche cercare, per esempio, di attivare i membri più taciturni e passivi, o di 
cercare di contenere gli allievi più loquaci o accentratori, invece l’osservatore si 
limiterà a riferire chi gli è sembrato meno partecipativo, o chi invece ha richiesto 
più attenzione su di sé, alla fine di ogni seduta. Un gruppo di discussione di casi 
affiatato potrebbe non richiedere più al conduttore di far rispettare le regole e il 
turno della parola, ma, come un gruppo di intervisione ideale potrebbe lasciare a 
ciascun partecipante il compito di autoregolarsi e interagire nel rispetto dei biso-
gni di ogni membro. 

Nella mia esperienza con il gruppo di allievi di Malta della IAAP, dove avevo 
già svolto dei gruppi classici di discussione di casi, fu espresso dai partecipan-
ti il bisogno di trasformare le loro riunioni senza un analista esperto esterno in 
qualcosa di più soddisfacente: fino a quel momento si limitavano a incontri circa 
trimestrali di tipo organizzativo, sia delle loro attività formative con la IAAP sia 
degli interventi culturali e divulgativi offerti in loco alla popolazione generale 
o ai loro colleghi terapeuti per diffondere il pensiero e i modelli di Jung e della 
Psicologia Analitica. Proposi loro di provare a fare qualche gruppo di discussione 
di casi dove la mia presenza sarebbe stata silenziosa fino agli ultimi minuti, sug-
gerendo loro di condurre questi gruppi a turno. Durante il mio intervento finale 
esponevo quello che avevo visto, chiedendo poi conferma ai partecipanti e al con-
duttore di turno delle mie osservazioni sull’interazione tra i partecipanti. Di fatto 
è stata un’esperienza molto efficace per avviare un’attività di intervisione che, a 
quanto mi risulta, viene ancora tenuta dal gruppo con cadenza mensile, creando 
tra gli analisti in formazione di Malta un affiatamento e una soddisfazione molto 
maggiori di quando si riunivano solo con finalità pragmatiche e logistiche. 

Anche all’interno dell’Istituto Meridionale del CIPA si è costituito un grup-
po di intervisione, nato come seguito ad alcuni seminari esperienziali di gruppo 
nell’ambito dei seminari sulla tragedia organizzati da Pasqualino Ancona a Sira-
cusa. Questo gruppo si è costituito con partecipanti di diversa anzianità analitica 
e con diverse funzioni e ha coinvolto un collega dell’Istituto Settentrionale che a 
Siracusa si era dichiarato interessato. Il gruppo si è riunito con cadenza mensile 
per metà anno chiudendosi di fatto per la difficoltà di partecipare da parte di 
alcuni dei membri molto impegnati anche nelle istituzioni e nella formazione. 
Nei mesi successivi alla sospensione di fatto delle riunioni alcuni membri si sono 
contattati per provare a riprendere le attività, decidendo di cambiare nome al 
gruppo, definendolo di co-visione (per sottolinearne la modalità collaborativa) e 

Carlo Melodia



1 - 2020 33Jung nei Gruppi

cercando di darsi nuove regole, ma con la stessa cadenza. Nel giro di un paio di 
mesi hanno tentato di riaggregarsi tutti i partecipanti del gruppo di quello che 
era stato il gruppo di intervisione, ma di fatto ritornando a ripetere la stessa dina-
mica del gruppo precedente, soprattutto tra membri analiticamente più giovani, 
evidentemente desiderosi di essere accolti paritariamente da quelli più vecchi ed 
esperti, e quelli più autorevoli e istituzionalmente impegnati, apparentemente en-
tusiasti di condividere esperienze e riflessioni, ma visibilmente sovraccaricati di 
impegni tanto da non riuscire a partecipare con costanza. 

È difficile dare un’interpretazione di questo fenomeno che non scateni nei 
partecipanti, pur lasciati anonimi, che dovessero leggere questo contributo, una 
reazione di attacco di gruppo, ma credo che la loro intelligenza e onestà intellettuale 
come individui e analisti li spingerà a riflettere su questo mio tentativo. Credo che 
il fenomeno si sia generato e ripetuto due volte perché la “buona volontà” di tutti 
i partecipanti, il loro entusiasmo, che secondo me nasceva dall’autentico bisogno 
di ognuno di confrontarsi con i colleghi in un tentativo paritario, sia entrato in 
collisione con molti aspetti del potere che caratterizza nel bene e nel male le socie-
tà analitiche. Mi riferisco quindi al potere nella sua dimensione archetipica anco-
ra non scissa dalla nostra abitudine cosciente di stampo manicheo. Il potere come 
necessaria attribuzione di compiti e responsabilità ad alcuni membri della nostra 
comunità, come di qualsiasi altra, indipendentemente dalla sua numerosità. Cre-
do sia stata un’utopia pensare di poter fare lavorare in un gruppo pienamente 
paritario, alla ricerca di un confronto, un sostegno, un’empatica comprensione, 
analisti che hanno avuto in analisi alcuni dei partecipanti, così come viceversa gli 
ex-analizzandi con i loro pregressi analisti; in più soci del CIPA senza responsa-
bilità istituzionali, con colleghi con importanti incarichi che gravano sulle loro 
spalle sul piano etico, amministrativo e politico. In condizioni così diverse degli 
uni verso gli altri, per chiunque sarebbe davvero difficile trovare nel gruppo di 
intervisione, o di co-visione, i fattori che Yalom6 indica come fondamentali per la 
terapeuticità di un gruppo e quindi per l’efficacia anche di un gruppo paritario 
come quello del nostro progetto e dei due tentativi da noi compiuti. Sta di fatto 
che è stato impossibile, almeno fino ad oggi, realizzarne uno duraturo, quanto i 
nostri bisogni richiederebbero. 

Conclusioni
Ho cercato in queste mie riflessioni di sottolineare quanto nel lavoro analitico, 

condotto da qualsiasi vertice osservativo, con qualsiasi modello e capo-scuola, 
in gruppo o individualmente, la conoscenza dei processi e delle dinamiche più 

6  I fattori elementari che elenca sono: “1) Infusione della speranza. 2) Universalità. 3) Informazione. 4) Altru-
ismo. 5) Ricapitolazione correttiva del gruppo primario familiare. 6) Sviluppo di tecniche di socializzazione. 7) 
Comportamento imitativo. 8) Apprendimento interpersonale. 9) Coesione di gruppo. 10) Catarsi. 11) Fattori 
esistenziali.” (Op. Cit., pp 21-40). 

Intorno a un tavolino a tre gambe



 1 - 202034 Jung nei Gruppi

frequenti nei gruppi dovrebbero essere, come già appare dai nostri programmi di 
studio, materia fondamentale, dato che molte delle nostre attività formative e as-
sociative si realizzano gioco forza tra più persone riunite per uno scopo comune. 

In particolare, chi si riconosca nel modello psicoanalitico ispirato e iniziato da 
Jung, data la sua visione di una psiche complessa, con difficoltà potrà realizzare la 
sua professione senza buone conoscenze dei fenomeni di gruppo, proprio perché 
essi sono almeno analoghi a quelli che si realizzano all’interno della psiche di 
ogni individuo come i sogni, letti in chiave intrapsichica, o a livello del soggetto, 
inevitabilmente ci dimostrano. 

Ho voluto condividere qualche esempio di fenomeni problematici di gruppo, 
non solo, come direbbero alcuni amici e colleghi che bene mi conoscono, perché 
l’empiria e la clinica sono per me una bussola in qualsiasi riflessione psicologica 
mi accinga a fare, ma anche allo scopo di sottolineare come le problematicità 
del funzionamento dei gruppi non si limitano affatto a quelli psicoterapici, ma 
sono presenti anche nella formazione dei (e con i) nostri allievi e nella vita delle 
nostre società analitiche, sia quando una formazione permanente è messa in atto 
consapevolmente, sia quando essa è attuata in modo meno consapevole attraverso 
qualsiasi attività che aggreghi due o più di noi, con una inevitabile attivazione 
delle dinamiche archetipiche che governano questi fenomeni. 

Vorrei concludere aprendo una riflessione: dato che la formazione analitica e 
quella permanente sono state immaginate per migliorare il benessere psicologico 
dei partecipanti, possiamo davvero, al di là dei benefici di una categorizzazione 
pragmatica e descrittiva, distinguere rigidamente queste attività gruppali da quel-
le più squisitamente psicoterapiche e pensare che si basino su fattori elementari 
del tutto diversi e separati?

Bibliografia
Bion W. R. (2013) Esperienze nei gruppi Armando Editore, Roma. 
Graham Fuller V. (2003) Supervision in groups in “Supervising and being supervised. A practice in search of a 

theory” a cura di Wiener J. et al., pp. 118-134, Palgrave Macmillan, Basingstoke, U. K. 
Guggenbühl-Craig A. (1987) Al di sopra del malato e della malattia, Raffaello Cortina, Milano. 
Jung C. G. (1902) Psicologia e patologia dei cosiddetti fenomeni occulti in Opere, vol. I, Bollati Boringhieri, 

Torino. 
Jung C. G. (1919) I fondamenti psicologici della credenza negli spiriti in Opere, vol. VIII, p. (18) Bollati Borin-

ghieri, Torino. 
Jung C. G. (1936) Psicologia e problemi nazionali in Opere, vol. X tomo 1, par. 11, p. (17) Bollati Boringhieri, 

Torino. 
Jung C. G. (1961) Simboli e interpretazione dei sogni in Opere, vol. XV, par. 5, Bollati Boringhieri, Torino. 
Kalsched D. (2000) Estasi e agonie nella supervisione di seminari di casi in Kugler P. “Supervisione”, pp. 145-

162, Vivarium, Milano. 
Jung C. G. (2006) Analisi dei sogni. Seminario tenuto nel 1928-30, Bollati Boringhieri, Torino. 
Jung C. G. (2010) Il libro rosso, a cura di Sonu Shamdasani, Bollati Boringhieri, Torino. 
Maffei Lucca G. (1991) L’analisi dei sogni secondo Jung. Riflessioni su una parte del Seminario 1928-30, in Per-

corsi del sogno, Rivista di Psicologia Analitica, vol. 43, pp. 17-30, Editrice Astrolabio, Roma. 
Melodia C. (2003) Empatia e focus emozionale. Concetti di tecnica e supervisione in “La psicoterapia della crisi 

emozionale” a cura di Pavan L., pp. 92-111, Franco Angeli, Milano. 

Carlo Melodia



1 - 2020 35Jung nei Gruppi

Melodia C. (2017) Esperienze di Gruppo: processo di Individuazione e percorso mistico nel Libro Rosso in Viaggio 
a Eranos, Enkelados, anno V, numero II, pp. 79-82, Nuova Ipsa Ed., Palermo. 

Melodia C. (2018a) Il mistero si infittisce: supervisione e analisi di controllo nella formazione individuale e nelle 
società analitiche in “Prospettive per la formazione analitica” a cura di Ziparri L., pp. 117-130, Fattore 
Umano Edizioni, Roma. 

Melodia C. (2018b) Incarnazioni difficili. Riflessività attraverso il corpo: esperienze di acquisizione in analisi in Il 
corpo, la mente, a cura di Di Stefano L. e Nicolosi M., Enkelados, anno VI, numero 8, pp. 67-80, Nuova 
Ipsa Ed., Palermo. 

Melodia C. (2019) Un ponte attraverso la psiche: immaginazione e manipolazione dell’argilla come via alla creati-
vità in Eἰρήνη, Eiréne, Enkelados, anno VII, numero 9, pp. 165-170, Nuova Ipsa Ed., Palermo. 

Yalom I. (2009) Teoria e pratica della psicoterapia di gruppo, Bollati Boringhieri, Torino. 

Intorno a un tavolino a tre gambe





1 - 2020 37Jung nei Gruppi

MELTING GLACIERS
GROUP THERAPY, SUPERVISION 
AND CULTURAL COMPLEXES

Jörg Rasche

At the Second European Conference of IAAP in St. 
Petersburg in 2011 I had a significant dream. I was 

in a group. We wanted to walk on a melting glacier in the 
mountains. We and our guide were approaching the cliffs 
of the glacier. Somehow I knew that it would be possible 
and not dangerous to walk on the melting ice if one sets 
ones feet carefully. But before we reached the edge of ice 
we came to a torrent of melting water, flowing out from 
under the glacier. The rushing waters washed out a deep 
bed and took stones and bushes and even trees with it. I 
saw a tree falling down into the torrent and realized that I 
should not try to intervene. Otherwise I could fall myself 
into the wild water. 

It was a social dream, and the context is group therapy 
and supervision. The motive of the melting glacier was 
and is significant for all my work in the newborn states 
and nations. I was an actor and also a witness of a deep 
transformation, and “active observer” as in Quantum 
Physics, but with a strong emotional impact. These 
experiences changed my life and also my work at home. 

Where I come from
The collapse of the Communist Block in 1989 changed 

many people’s life fundamentally and ended a period of 
more than 50 years of split and polarization. Living in 
Westberlin, enclosed by the Berlin Wall, we were adapted 
to the limits of our life space and to the polarization of word 
views and perspectives on both sides. I came to Berlin in 
1970 from Bavaria, to study of medicine and to find me 
immediately involved in the radical student movement 
from 1968 and the following years. Westberlin in those 
years was a kind of greenhouse for new ideas, lifestyles, 



 1 - 202038 Jung nei Gruppi

revolutionary experiments, feminism and alternative concepts about a modern 
style of Socialism, like that in Tschechoslowakia of the Prague Spring before the 
invasion of the Russian and Eastgerman army. Many of us were engaged in a kind 
of “resistance-revival”: we lived in the energy field of our parent’s generation 
before Hitler came. The young German democracy of Weimar (1918 – 1933) had 
failed and the resistance movements against the Nazis did not succeed – somehow 
we wanted to recreate the democratic forces of the 19twenties and finally to win 
the battle our parents had lost. The horrors of the Vietnam War stimulated us: 
This should never happen again. 

Strange enough: not many of us were really interested in the life of the people 
on the other side of the wall and the Iron Curtain. I was brought up in the 
spirit of postwar reconciliation by my father, a medical doctor who after 1945 
became a “militant” pacifist. I learned Russian and Hebrew after school, and 
in 1968 I visited Moscow and Leningrad on my own – somehow fascinated by 
the Stalinist mentality and sad about all the abandoned and ruined orthodox 
churches. Later when I was in Berlin I wanted to know more. So in summer 1976 
my girlfriend and I traveled by bicycle through Poland all along eastwards to 
the Russian border and backwards to the Baltic Sea. It was a unique experience. 
We were foreigners, looked at like aliens from wealthy Adenauer-Germany, but 
obviously poor students on our bicycles. We came across battle fields from WW 
II, ruined landscapes, without knowing it and were confronted in the nowhere 
with photos from Nazi Concentration Camps. But the people were everywhere 
friendly towards us Germans, the heirs of the Wehrmacht. 

Working in Borderland
I am recalling these memories because they became significant and helpful 

when I began my Jungian Analytical work in the former satellite states of USSR: 
the reborn Poland, Ukraine, Latvia, and Kazakhstan. It started in 2002 when I 
was invited by the Polish developing Group of IAAP to teach in Krakow. I chose 
to teach Sandplay therapy as I had studied it with the late Dora Kalff in Zollikon/
Switzerland. In the beginning I was quite naïve about my position. I loved the old 
medieval city of Krakow – which was not destroyed by war as nearly all German 
towns. I felt to be in Europe, in my old Europe with its old churches, houses and 
traditions. But the people were poor. Only step by step I realized that this was 
Poland, and that the Polish identity was one of the most precious properties of 
the people. In addition they were proud on their Polish Pope Jan Pavel – the 
hero from Krakow who undermined the Socialist state and enabled the rebirth 
of the independent Polish state. Consciously I didn’t feel uncomfortable with my 
western privileges, but I worked much: for about two years I traveled each month 
once by night train to Krakow for a weekend of intensive work, self experience 

Jörg Rasche



1 - 2020 39Jung nei Gruppi

and group supervision – maybe this was an unconscious compensation for my 
German guilt Complex? Today I would say that I felt in a kind of Borderland, 
between my own and the other culture, and the history of my father’s generation 
and that of the Polish colleagues. When I mentioned that Margaret Lowenfeld, 
the creator of the World-Game 1926 (the forerunner of Dora Kalff’s Sandplay 
Therapy) was a Polish lady who lived in London, the atmosphere changed: 
Sandplay now was regarded as “Polish”, a property of Polish Culture. I now 
was regarded as somebody who brought a Polish treasure home to the land of 
its offspring! The shared heritage provided a kind of secure ground in the fragile 
territory of Borderland. 

Decision making near Auschwitz
In August 2005 I went to Katovize for screening interviews in the IAAP router 

program. I felt in the beginning in a strange position. On the autoroute from the 
airport to Katovize we passed the exit to Osviecim, this is “Auschwitz” where 
Germans have killed so many people. I was shocked to read the name and to 
realize how close I was to the place of horror which symbolizes the “end of time”, 
the “other planet who always goes with us” (Adolf Muschg, 1997). Only hours 
later I had to do the first interviews with the Polish Candidates. I found me in the 
position to judge over them in a question of importance for their life. It should be 
the result of the interviews if the colleagues would be accepted for the individual 
route for IAAP membership – or not. In Auschwitz German soldiers decided 
over life and death. 

I tried to put my emotions backward and to take on a professional attitude. 
When speaking and asking questions I realized, too, that the interview situation for 
the Polish colleagues must have other aspects in addition to the complex Polish-
German encounter. They grew up in a very different social and political system. 
I was a (more or less) lucky child of the post-war democratic and prosperous 
Western Germany, whereas they came from a very poor country which lost a 
lot in the time of occupation, war and the Stalinist system and exploitation. The 
military regime of Jaruzelski had come shortly after the years when we in Western 
Germany made our experience of freedom and experiment. I was socialised in a 
very different manner and social environment. 

I asked myself: Who am I to sit in this position here? And, the more professional 
question: Which can be the criteria to answer the question of the interviews? Who 
of them should be accepted and encouraged to go on in his training, to spend 
lifetime, hope and money as an investment to become an Analytical Psychologist?

My first idea was to make my final statements open to the interviewed 
colleagues. There should not be in any case a kind of secrets or hidden messages. 
The interviewed colleagues lived the most of their lifetime in a system of secret 

Melting Glaciers. Group therapy, supervision and cultural complexes



 1 - 202040 Jung nei Gruppi

police, political imprisonment and social suppression. There was, too, a special 
kind of mimicry and compromise, a “must” for splitting the mind between 
different truths. Therefore a second idea came up: What are the special conditions 
for the transference-countertransference processes here? In the room there were 
different complexes like: guilt (mostly from my German side), fear, hope, trust, 
some archetypal projections (me as a Jungian, at that time president of DGAP 
with some influence) but also distrust, reservation, carefulness. I also felt some 
warm emotion toward the people living in that poor city with its grey facades, 
with trust in the economical future under their hard conditions. 

I came to the conclusion that my “western” criteria could not work. I only 
could relay myself on my awareness of the inner integrity of my partners. The 
Individuation Process is autonomous and somehow independent from outer 
conditions. The only question was how and to what extent the colleagues could 
realize their symbolic life. The conditions (not only the financial problems) were 
hard, but the essence of a life as Analytical Psychologist is the same everywhere. 
The Polish colleagues have to work through problems and fate different from 
mine, and the level of Individuation – this means of realization of the inner 
wholeness, of the Self – can’t be defined. Of course, the neurotic disturbance 
should not be too hard, but also this dimension is relative between different 
countries and cultures. For the later patients of the Polish colleagues it will be 
helpful that their Analysts will have the same cultural background. Analytical 
Psychology in Poland will be different from Analytical Psychology in Switzerland 
or Germany or any other country. Our work takes place in the energy field of 
our own cultural complexes. I learned that Jungian Psychology should be aware 
of this and should be thought and learned in a special atmosphere of cultural 
tolerance. 

Talking about History
As an immediate result of this experience in 2005 I organized a small but 

multilateral conference between Polish, German, British Jungians and a colleague 
from Russian origin – the enemies of two World Wars. It was 60 years after 1945 
– our parents had to kill each other. The title was “Talking about history”. The 
rational was that we can’t do “psychoanalysis” without knowing more about the 
facts, the real history of the other, of the analysand and its relation to our own 
offspring. We were only about twelve people, and the exchange and discussion 
was intensive and moving. It was in fact like breaking and melting of an age old 
glacier. I had chosen the City of Frankfurt/Oder, a small old town at the border 
between Germany and Poland. On the Polish side there was a non expensive 
student hotel, and every morning we crossed the bridge to the German side to 
have our meetings in the rooms of the University. The crossing of the bridge was 

Jörg Rasche



1 - 2020 41Jung nei Gruppi

a wonderful symbol for what we wanted to achieve. To talk freely about our own 
history and that of our parents was not an easy enterprise. Our dialogue started 
slowly – in the manner I dreamt years later in St. Petersburg: Somehow I knew 
that it would be possible and not dangerous to walk on the melting ice if one sets 
ones feet carefully. Soon it was obvious how painfully entangled our histories 
were. There were wounded and killed soldiers on both sides, lost fathers and 
grandfathers, lost grandmothers, lost siblings, lost homes. In Auschwitz Polish 
Jews and German Jews were killed as well. Poland was a major battle field of 
WW II. But now the suffering of Polish people during the war and the suffering 
of the German refugees after 1945 appeared as mirroring each other. There was 
no weighing of guilt and pain, of win or loss, but a mutual feeling of wounds 
and misery, of regret and longing for reconciliation. We could cry together. The 
shame I felt (my father was a German soldier) was mirrored back by shameful 
feelings of the Polish people. At the end one said: I never thought that someday 
somebody ever will be interested in our poor Polish history! I was deeply moved. 
Today I see how the humiliated Polish self esteem and a kind of nationalist 
overcompensation go hand in hand. This is no wonder if we look at the Polish 
history, Polish extinction, its rebirth 1918, and the suffering during the war and 
under the Stalinist system. There were taboos which couldn’t be easily addressed, 
also not on the British or Russian side as well. One taboo was for example 
the painful history of the grandmother of a Polish colleague who had been an 
important figure in the provisional Polish Exile Government in London; she 
even had the secret Polish War Bank with a lot of collected money with her. But 
Churchill had already made arrangements with Stalin against the Armia Krajowa 
(Peoples Army). The disappointed Polish people had to return and the money 
fell into the hands of the Stalin. It was most impressive to realize how private 
and historical facts, never talked about so far, became real when spoken out with 
words. Witnessing creates reality. This is a general experience in psychoanalysis: 
To talk about secrets and even unknown taboos and unconscious matter has a 
deeply healing effect – under the condition of a free and protected therapeutic 
space. Our conference in Frankfurt/Oder was successful also in an unexpected 
way: A few years later I was honoured by the Polish President Komarowski with 
the Golden Cross of Merit for my engagement!

Supervision in critical situations
In my supervision experiences in Ukraine and Kazakhstan between 2012 and 

2019 I had to learn about other aspects of a transcultural work. Ukraine is still 
today (October 2019) a state and a people in war. In my Kiew supervision group 
I was confronted with the fate of children in the Donetzk region who had to live 
underground with grandparents, or with the situation of a Ukraine colleague who 

Melting Glaciers. Group therapy, supervision and cultural complexes



 1 - 202042 Jung nei Gruppi

had and wanted to serve as a soldier against the Russian occupants. This was a 
challenge for a pacifist like me. I was told that Nationalism and Patriotism is not 
the same. I am grateful that in Germany we have a strong peace movement. The 
countertransference issue in Kazakhstan was easier for me, even if also there the 
history of WW II and dictatorship plays an omnipresent role still today. I realized 
that I preferred to think and to supervise more in an archetypal way, maybe to 
avoid too obvious political statements. It was not about my personal cleverness 
in interpreting psychological situations, therapeutic clashes and archetypal 
constellations but to help the supervisee to find his or her own and personal 
approach to the situation with his client. It is a question of honouring the life 
situation of our colleagues not to teach them but to listen to them. This means 
also to listen to myself. 

I want to thank all my colleagues of my “New European Family” for the 
chance to learn from them. 

References
Muschg, A. Wenn Auschwitz in der Schweiz liegt, in: Die Zeit, 7. Februar 1997. 
Rasche J. and Singer, T. (edit): Europe´s Many Souls. Exploring Cultural complexes and Identities. Spring Journal 

Books, New Orleans 2016

Jörg Rasche



1 - 2020 43Jung nei Gruppi

GHIACCIAI CHE SI SCIOLGONO. 
TERAPIA DI GRUPPO, SUPERVISIONE 
E COMPLESSI CULTURALI

Jörg Rasche

Riassunto
L’autore prende spunto da un sogno fatto durante una delle sue esperienze 
come supervisore e formatore I. A. A. P. in Polonia, Ucraina, Lettonia e Ka-
zakistan per esporre alcune osservazioni psicologiche e analitiche sul lavoro in 
gruppo quando il conduttore del medesimo e i partecipanti appartengono e 
provengono da paesi, culture ed esperienze del tutto diversi. Approfondisce 
in particolare i temi della liminalità e delle divergenze di vissuto degli episodi 
storici, ponendoci di fronte a temi che superano quelli delle differenze nazio-
nali per entrare nella dimensione dell’ascolto e dell’accoglienza oltre qualsiasi 
differenza culturale grazie alla consapevolezza e all’accettazione delle inevitabili 
difformità tra supervisore/formatore e allievi. 

Abstract
The author takes his cue from a dream made during one of his experiences as 
supervisor and trainer I. A. A. P. in Poland, Ukraine, Latvia and Kazakhstan to 
present some psychological and analytical observations on group work when 
the group leader and the participants belong to and come from very different 
countries, cultures and experiences. It explores in detail the themes of limin-
ality and differences of experience of historical episodes, placing ourselves in 
front of themes that exceed those of national differences to enter the dimen-
sion of listening and acceptance beyond any cultural difference thanks to the 
awareness and acceptance of inevitable differences between supervisor/trainer 
and students. 

Durante la seconda conferenza europea dell’IAAP a 
San Pietroburgo nel 2011 ho fatto un sogno signifi-

cativo. Ero in un gruppo. Volevamo camminare in mon-
tagna su un ghiacciaio che si scioglieva. Noi e la nostra 
guida ci stavamo avvicinando alle scogliere del ghiaccia-
io. In qualche modo sapevo che sarebbe stato possibile e 
non pericoloso camminare sul ghiaccio che si scioglieva 
se avessimo fatto passo dopo passo con molta cura. Ma 
prima di raggiungere il bordo del ghiaccio arrivammo a 
un torrente prodotto dall’acqua di fusione, che scorreva 
sotto il ghiacciaio. Le acque impetuose avevano scavato 
un letto profondo e portato con sé pietre, cespugli e per-
sino alberi. Ho visto un albero cadere nel torrente e ho 



 1 - 202044 Jung nei Gruppi

capito che non avrei dovuto tentare di intervenire. Altrimenti sarei potuto cadere 
nel flusso violento dell’acqua. 

Si trattava di un sogno di contenuto sociale e secondo me riguardava la terapia 
di gruppo e la supervisione. Il motivo dello scioglimento del ghiacciaio era ed è 
significativo per tutto il mio lavoro negli stati e nelle nazioni appena nati. Sono 
stato attore e testimone di una profonda trasformazione, e “osservatore attivo” 
come nella fisica quantistica, ma con un forte impatto emotivo. Queste esperienze 
hanno cambiato la mia vita e anche il mio lavoro nel mio studio in Germania. 

Da dove vengo
Il crollo del blocco comunista nel 1989 cambiò radicalmente la vita di mol-

te persone e concluse un periodo di oltre 50 anni di divisione e polarizzazione 
politica. Vivendo a Berlino Ovest, circondato dal muro di Berlino, io e i miei 
concittadini ci eravamo adattati ai confini del nostro spazio vitale e alla polarizza-
zione delle visioni e delle prospettive dei discorsi su entrambi i lati del muro. Ero 
arrivato dalla Baviera a Berlino nel 1970, per studiare medicina e mi ero trovato 
immediatamente coinvolto nel movimento studentesco radicale dal 1968 e per 
tutti gli anni seguenti. Berlino Ovest in quegli anni era una specie di vivaio di 
nuove idee, stili di vita, esperimenti rivoluzionari, femminismo e concetti alterna-
tivi intorno ad un moderno modello di socialismo, come quello nella Cecoslovac-
chia della Primavera di Praga prima dell’invasione dell’esercito russo e tedesco 
orientale. Molti di noi erano impegnati in una sorta di “rinascita della resistenza”: 
vivevamo in una sorta di campo energetico originato e sperimentato già dalla 
generazione dei nostri genitori prima dell’arrivo di Hitler. La giovane democrazia 
tedesca di Weimar (1918-1933) era fallita e i movimenti di resistenza contro i 
nazisti non avevano avuto successo – in qualche modo volevamo ricreare le forze 
democratiche degli anni ‘20 e infine vincere la battaglia persa dai nostri genitori. 
Gli orrori della guerra del Vietnam ci stimolarono: volevamo che un fatto simile 
non accadesse mai più. 

Il fatto più strano era che nonostante questo impegno politico internazionale 
non molti di noi erano davvero interessati alla vita delle persone dall’altra parte 
del muro e alla cortina di ferro. Ero stato cresciuto da mio padre nello spirito del-
la riconciliazione postbellica: lui era un medico diventato un pacifista “militante” 
dopo il 1945. Ho imparato dopo la fine della scuola il russo e l’ebraico e nel 1968 
ho visitato Mosca e Leningrado da solo – in qualche modo affascinato dalla men-
talità stalinista e rattristato dalla visione di tutte le chiese ortodosse abbandonate 
e in rovina. Più tardi, quando ero a Berlino, volli saperne di più. Così, nell’estate 
del 1976, io e la mia ragazza viaggiammo in bicicletta attraverso la Polonia lun-
go tutto il confine orientale verso il confine russo e verso il Mar Baltico. È stata 
un’esperienza unica. Eravamo stranieri, guardati come alieni provenienti dalla 

Jörg Rasche



1 - 2020 45Jung nei Gruppi

ricca Germania del cancelliere Adenauer, ma ovviamente in realtà eravamo po-
veri studenti sulle nostre biciclette. Ci siamo imbattuti senza saperlo nei campi di 
battaglia della Seconda guerra mondiale, in paesaggi in rovina, e ci siamo dovuti 
confrontare in “quel nulla” con le foto dei campi di concentramento nazisti. La 
gente, però, era ovunque amichevole con noi tedeschi, gli eredi della Wehrmacht. 

Lavorare sulle terre di confine
Menziono questi ricordi perché sono diventati significativi e utili quando ho 

iniziato il mio lavoro analitico junghiano in quelli che erano gli ex stati-satellite 
dell’URSS: la rinata Polonia, l’Ucraina, la Lettonia e il Kazakistan. Ho iniziato 
nel 2002 quando sono stato invitato dal Developing Group polacco della IAAP a 
insegnare a Cracovia. Ho scelto di insegnare la terapia con Sandplay come l’avevo 
studiata con la defunta Dora Kalff a Zollikon, in Svizzera. All’inizio ero abbastan-
za ingenuo riguardo alla mia posizione. Ho adorato la vecchia città medievale di 
Cracovia, che non è stata distrutta dalla guerra come quasi tutte le città di origine 
tedesca. Mi sentivo in Europa, nella mia vecchia Europa con le sue antiche chiese, 
case e tradizioni, ma la gente era povera. Solo un passo alla volta mi sono reso 
conto che questa era la Polonia e che l’identità polacca era una delle proprietà 
più preziose del popolo. Inoltre, erano orgogliosi del loro papa (in polacco Jan 
Pavel) – l’eroe di Cracovia che ha minato lo stato socialista e permesso la rinascita 
dello stato polacco indipendente. Consapevolmente non mi sentivo a disagio con 
i miei privilegi occidentali, ma ho lavorato molto: per circa due anni ho viaggiato 
una volta al mese sul treno notturno verso Cracovia per un fine settimana di lavo-
ro intenso, tra analisi personali e supervisione di gruppo: questo potrebbe essere 
stato un inconscio risarcimento per il mio complesso di colpa tedesco? Oggi direi 
che mi sono sentito in una sorta di terra di confine, tra la mia e un’altra cultura, 
tra la storia della generazione di mio padre e quella dei colleghi polacchi. Quando 
ho raccontato agli allievi che Margaret Lowenfeld, la creatrice del World-Game 
1926 (il precursore della Sandplay Therapy di Dora Kalff) era una donna polac-
ca che viveva a Londra, l’atmosfera è cambiata: il Sandplay ora era considerato 
“polacco”, una proprietà della cultura polacca. Da allora sono stato considerato 
come qualcuno che ha riportato un tesoro polacco a casa, nella terra dei suoi 
successori! L’eredità condivisa ha fornito una sorta di terreno sicuro nel fragile 
territorio delle terre di confine. 

Prendere decisioni vicino ad Auschwitz
Nell’agosto 2005 sono andato a Katovize per le interviste di screening nel pro-

gramma con i router IAAP. All’inizio mi sentivo in una strana posizione. Sull’au-
tostrada dall’aeroporto di Katovize abbiamo superato l’uscita per Osviecim, il 
nome polacco di “Auschwitz”, dove i tedeschi hanno ucciso così tante persone. 

Ghiacciai che si sciolgono. Terapia di gruppo, supervisione e complessi culturali



 1 - 202046 Jung nei Gruppi

Sono rimasto scioccato già nel leggerne il nome e rendermi conto di quanto fossi 
vicino al luogo dell’orrore che simboleggia la “fine dei tempi”, “l’altro pianeta che 
ci accompagna sempre” (Adolf Muschg, 1997). Solo poche ore dopo ho dovuto 
fare le prime interviste con i candidati polacchi. Mi sono trovato nella condizione 
di giudicare qualcosa che li riguardava in una questione di grande importanza per 
la loro vita. Il risultato delle interviste, infatti, avrebbe comportato che i colleghi 
sarebbero stati accettati per il percorso individuale per diventare soci I. A. A. P. o 
meno. Ero impressionato da un’analogia: ad Auschwitz i soldati tedeschi decide-
vano sulla vita e sulla morte. 

Ho cercato di riportare indietro le mie emozioni e assumere un atteggiamento 
professionale. Parlando e ponendo domande, mi sono anche reso conto che la 
situazione dell’intervista per i colleghi polacchi doveva avere altri aspetti oltre 
quello del complesso incontro polacco-tedesco. Essi erano cresciuti in un sistema 
sociale e politico molto diverso. Ero un bambino (più o meno) fortunato cresciu-
to nella Germania occidentale democratica e prospera del dopoguerra, mentre 
essi provenivano da un paese molto povero che aveva perso molto nel periodo 
dell’occupazione tedesca, della guerra e del sistema stalinista e dello sfruttamen-
to. Il regime militare di Jaruzelski era arrivato poco dopo gli anni in cui nella 
Germania occidentale avevamo fatto la nostra esperienza di libertà e diversi espe-
rimenti sociali. Mi rendevo conto di aver vissuto esperienze di socializzazione 
molto diverse, così come lo era il mio ambiente sociale. 

Mi sono chiesto: chi sono io per sedermi in questa posizione? E più professio-
nalmente mi sono posto la domanda: quali possono essere i criteri per attuare la 
scelta corretta come scopo delle interviste, chi di loro dovrebbe essere accettato 
e incoraggiato ad andare avanti nella sua formazione, a spendere la vita, il tempo, 
la speranza e il proprio denaro come investimento per diventare uno Psicologo 
Analista?

La mia prima idea era di rendere le mie dichiarazioni finali aperte ai colleghi 
intervistati. Non ci sarebbe dovuto essere in nessun caso nessun tipo di segreto o 
messaggio nascosto. 

I colleghi intervistati hanno vissuto la maggior parte della loro vita in un siste-
ma di polizia segreta, prigionia politica e repressione sociale. C’era stato per loro 
anche un tipo speciale di mimetismo e compromesso, un “must” per dividere la 
mente tra diverse verità. Quindi si è formato in me un secondo principio: quali 
sono le condizioni speciali per i processi di transfert-controtransfert in questa 
realtà? Nella stanza delle interviste c’erano diversi complessi come: colpa (prin-
cipalmente dalla mia parte tedesca), paura, speranza, fiducia, alcune proiezioni 
archetipiche (io come junghiano, a quel tempo presidente della DGAP, avevo una 
certa influenza) ma anche sfiducia, riservatezza, attenzione. Ho anche provato 
una calda emozione verso le persone che vivono in quella povera città con le sue 

Jörg Rasche



1 - 2020 47Jung nei Gruppi

facciate grigie, con molta fiducia nel futuro economico rispetto alle loro difficili 
condizioni. 

Sono giunto alla conclusione che i miei criteri “occidentali” non potevano 
funzionare. Potevo solo basarmi sulla consapevolezza dell’integrità interiore dei 
miei interlocutori. Il processo di individuazione è autonomo e in qualche modo 
indipendente dalle condizioni esterne. L’unica domanda era come e in che misura 
i colleghi potessero realizzare la loro vita simbolica. Le condizioni (non solo i pro-
blemi finanziari) erano difficili, ma l’essenza di una vita come psicologo analitico è 
la stessa ovunque. I colleghi polacchi devono affrontare problemi e destini diversi 
dal mio, e il livello di Individuazione – questo mezzo di realizzazione della totalità 
interiore, del Sé – non può essere definito. Certo, il loro disturbo nevrotico, per 
favorire una scelta positiva, non avrebbe dovuto essere troppo intenso, ma anche 
questa dimensione è relativa tra paesi e culture diverse. Per i successivi pazienti 
dei colleghi polacchi sarà utile che i loro analisti abbiano lo stesso background 
culturale. La psicologia analitica in Polonia sarà diversa dalla psicologia analitica 
in Svizzera o Germania o in qualsiasi altro paese. Il nostro lavoro si svolge nel 
campo energetico dei nostri complessi culturali. Ho imparato che la psicologia 
junghiana dovrebbe esserne consapevole e dovrebbe essere pensata e appresa in 
un’atmosfera speciale di tolleranza culturale. 

Parlando della storia
Come risultato immediato di questa esperienza nel 2005, ho organizzato una 

conferenza piccola, ma multilaterale, tra polacchi, tedeschi, junghiani britannici 
e un collega di origine russa: i nemici di due guerre mondiali. Erano trascorsi 
60 anni dal 1945: i nostri genitori avevano dovuto uccidersi l’un l’altro. Il titolo 
era “Parlando di storia”. Il razionale era che non possiamo fare la “psicoanalisi” 
senza sapere di più sui fatti, sulla vera storia dell’altro, dell’analizzando e della sua 
relazione con i nostri discendenti. Eravamo solo circa dodici persone, e lo scam-
bio e la discussione furono intensi e commoventi. In effetti era come spezzare e 
sciogliere un ghiacciaio secolare. Avevo scelto la città di Francoforte/Oder, un 
piccolo centro storico al confine tra Germania e Polonia. Sul lato polacco c’era 
un hotel per studenti non costoso, e ogni mattina attraversavamo il ponte verso il 
lato tedesco per tenere i nostri incontri nelle stanze dell’Università. 

L’attraversamento del ponte è stato un meraviglioso simbolo di ciò che voleva-
mo ottenere. Parlare liberamente della nostra storia e di quella dei nostri genitori 
non è stata un’impresa facile. Il nostro dialogo è iniziato lentamente – nel modo 
in cui l’ho sognato anni dopo a San Pietroburgo: in qualche modo sapevo che 
sarebbe stato possibile e non pericoloso camminare sul ghiaccio che si scioglie se 
si fanno i passi uno dopo l’altro con cura. Presto fu ovvio quanto dolorosamente 
fossero intrecciate le nostre storie. Vi furono soldati feriti e uccisi da entrambe le 

Ghiacciai che si sciolgono. Terapia di gruppo, supervisione e complessi culturali



 1 - 202048 Jung nei Gruppi

parti, padri e nonni persi, nonne perse, fratelli persi, case perse. Ad Auschwitz 
furono uccisi anche ebrei polacchi ed ebrei tedeschi. La Polonia fu un importante 
campo di battaglia della Seconda Guerra Mondiale. Ora, però, la sofferenza del 
popolo polacco durante la guerra e la sofferenza dei rifugiati tedeschi dopo il 
1945 sembravano rispecchiarsi a vicenda. Non c’erano da mettere sulla bilancia la 
colpa e il dolore, la vittoria o la perdita, ma da confrontare un sentimento recipro-
co di ferita e miseria, di rimpianto e desiderio di riconciliazione. Avremmo potuto 
piangere insieme. La vergogna che provavo (mio padre era un soldato tedesco) 
era rispecchiata dai sentimenti vergognosi del popolo polacco. Alla fine, uno ha 
detto: non avrei mai pensato che un giorno qualcuno sarebbe stato mai interessa-
to alla nostra povera storia polacca! Ero profondamente commosso. 

Oggi vedo come l’autostima polacca umiliata e una sorta di sovra-compen-
sazione nazionalista vadano di pari passo. Non c’è da meravigliarsi di questo se 
guardiamo consapevolmente alla storia polacca, all’estinzione polacca, alla sua 
rinascita del 1918 e alla sofferenza durante la guerra e sotto il sistema stalinista. 

C’erano tabù che non potevano essere affrontati facilmente, anche dalla parte 
britannica o russa. Un tabù era, ad esempio, la storia dolorosa della nonna di 
un collega polacco che era stato una figura importante nel governo provvisorio 
dell’esilio polacco a Londra: aveva con sé persino la banca di guerra segreta po-
lacca con un sacco di soldi raccolti. Churchill, però, aveva già preso accordi con 
Stalin contro l’Armia Krajowa (l’armata del popolo). Il popolo polacco deluso 
dovette tornare in patria e il denaro cadde nelle mani dello stesso Stalin. È stato 
davvero impressionante rendersi conto di come fatti storici e privati, mai discussi 
finora, diventassero reali quando espressi a parole. Testimoniare crea la realtà. 
Questa è un’esperienza generale in psicoanalisi: parlare di segreti e persino tabù 
sconosciuti e materia inconscia ha un effetto profondamente curativo – a condi-
zione di uno spazio terapeutico libero e protetto. La nostra conferenza a Franco-
forte/Oder ha avuto successo anche in modo inaspettato: alcuni anni dopo sono 
stato onorato dal presidente polacco Komarowski con la Croce d’oro al merito 
per il mio impegno!

Supervisione in situazioni critiche
Nelle mie esperienze di supervisione in Ucraina e Kazakistan tra il 2012 e il 

2019 ho dovuto conoscere altri aspetti di un’opera transculturale. L’Ucraina è 
ancora oggi (ottobre 2019) uno stato e un popolo in guerra. 

Nel mio gruppo di supervisione di Kiev mi sono trovato di fronte al destino 
dei bambini nella regione di Donetzk che hanno dovuto vivere sottoterra con i 
nonni, o con la situazione di un collega ucraino che aveva e voleva servire come 
soldato contro gli occupanti russi. Questa è stata una sfida per un pacifista come 
me. Mi è stato detto che il nazionalismo e il patriottismo non sono la stessa cosa: 

Jörg Rasche



1 - 2020 49Jung nei Gruppi

sono grato che in Germania abbiamo un forte movimento per la pace. 
La questione del controtransfert in Kazakistan è stata più facile per me, anche 

se anche lì la storia della Seconda guerra mondiale e l’attuale dittatura svolgono 
un ruolo onnipresente ancora oggi. Mi sono reso conto che preferivo pensare e 
supervisionare di più in modo archetipico, forse per evitare dichiarazioni politi-
che troppo ovvie. Non si trattava della mia intelligenza personale nell’interpre-
tazione di situazioni psicologiche, scontri terapeutici e costellazioni archetipiche, 
ma di aiutare la collega o il collega supervisionati a trovare il proprio approccio 
personale alla situazione con il proprio cliente. Si tratta di rispettare la situazione 
di vita dei nostri colleghi non per insegnare loro, ma per ascoltarli. Questo signi-
fica anche ascoltare meglio me stesso. 

Voglio ringraziare tutti i miei colleghi della mia “New European Family” per 
l’opportunità di imparare da loro. 

Bibliografia
Muschg, A. Wenn Auschwitz in der Schweizliegt, in: Die Zeit, 7. Februar 1997. 
Rasche J. and Singer, T. (edit): Europe´s Many Souls. Exploring Cultural complexes and Identities. Spring Journal 
Books, New Orleans 2016. 

Ghiacciai che si sciolgono. Terapia di gruppo, supervisione e complessi culturali





1 - 2020 51Jung nei Gruppi

LA CIVILTÀ DEL GRUPPO
Brevi riflessioni sulle consonanze e sulle 
dissonanze: maschile e femminile / formazione e 
trasformazione

Nadia Fina

Riassunto
L’articolo affronta, sia sotto il profilo teorico che clinico attraverso esemplifica-
zioni, la tematica della consonanza e della dissonanza delle differenze di genere 
e sessuali nel gruppo analiticamente orientato. Lavorare su questa alternanza, 
trasversalmente sempre presente nel gruppo terapeutico ma con evocati parti-
colari quando coinvolge le differenze di genere, consente di valorizzare la di-
versità di stile comunicativo che caratterizza uomini e donne, senza appiattirne 
i significati in una logica di mera contrapposizione. È un lavoro di modulazione, 
che può consentire a tutti i partecipanti di sperimentare spinte evolutive e per-
corsi emancipativi dalle stereotipie di genere che sono, invece, espressioni idio-
sincratiche di sovrastrutture culturali stratificatesi nel tempo. Nella dinamica 
maschio/femmina sono ben rappresentate le forme di stereotipia e di dogmati-
smo, le forme di arcaismo mentale e le paure relazionali che identificano e rap-
presentano in modo paradigmatico la tematica della differenza in merito a ciò 
generano nel soggetto e a come questi le usa. Le tematiche della concordanza e 
della dissonanza, nonché quelle relative all’acquisizione di empatia e tolleranza, 
germinano forme di curiosità e piacere di acquisire conoscenza. Analogamente, 
il gruppo di supervisione consente ai partecipanti di esplorare e di interrogarsi 
sul rapporto che intercorre tra i legami intersoggettivi e lo spazio psichico indivi-
duale, consentendo al contempo un confronto tra multiple identità in formazione

Summary
This article treats, in a theoretical-clinical perspective and with the aid of exam-
ples, the subject matter of consonance and dissonance in the gender and sexual 
differences, refered to an analytically oriented group. Working on such alter-
native, always transversely active in the therapeutic group and referring also to 
particular cases in the gender differences, creates the possibility of outlining the 
different communication style that characterises men and women. By the way, 
we suggest not to reduce the relative meanings in a logic of mere contrast. It’s 
a work of modulation that allows all the participants to experiment evolutive 
incentives and emancipating ways of getting out from gender stereotypes, that 
are idiosyncratic expressions concerning cultural superstructures accumulated 
in the time. In the masculine/feminine dynamic are well represented stereot-
ypes and dogmas, forms of mental archaism, and the relational fears focusing 
in a paradigmatic way the question of difference concerning correlative con-
sequences acting on the subject and his behavioural reaction. The topics of 
consonance and dissonance, together with the empathy and tolerance ability, 
produce a sentiment of curiosity and the pleasure of knowledge. In the supervi-
sion group the members can explore and question the relationship between the 
intra-subjective ties and the individual psychical space. At the same time they 
can confront plural identities in formation. 



 1 - 202052 Jung nei Gruppi

Premessa

Una peculiarità del gruppo analiticamente orientato riguarda le dinamiche 
espressive che al suo interno si attivano, consentendo sia una progressiva sin-

cronizzazione dei movimenti psichici e affettivi delle generazioni che identificano 
i diversi partecipanti, sia le differenze di genere e sessuali che nell’area gruppale 
trovano uno spazio multiplo e circolare per esprimersi secondo inevitabili criteri 
di dissonanza e consonanza. Lavorare su questa alternanza, trasversalmente sem-
pre presente nel gruppo terapeutico ma con evocati particolari quando coinvolge 
le differenze di genere, consente di valorizzare la diversità di stile comunicativo 
che caratterizza uomini e donne, senza appiattirne i significati in una logica di 
mera contrapposizione. È un lavoro di modulazione, che può consentire a tutti 
i partecipanti di sperimentare spinte evolutive e percorsi emancipativi dalle ste-
reotipie di genere che sono, invece, espressioni idiosincratiche di sovrastrutture 
culturali stratificatesi nel tempo (Corbella, 2015). Nella dinamica maschio/fem-
mina sono ben rappresentate le forme di stereotipia e di dogmatismo, le forme di 
arcaismo mentale e le paure relazionali che identificano e rappresentano in modo 
paradigmatico la tematica della differenza, ancor meglio dovrei dire delle diffe-
renze, in merito a ciò generano nel soggetto e a come questi le usa. 

È peculiarità del piccolo gruppo analiticamente orientato, generare un’estensio-
ne di significato valoriale di sé in relazione con l’alterità, significato che coinvolge 
tutti i componenti, soggetto incluso, poiché è nel gruppo che l’Io fa esperienza di sé 
come soggetto altro per l’altro. Il setting gruppale consente, inoltre, un lavoro che 
è al contempo verbale, corporeamente espressivo ed emotivamente modulativo. 

Nel gruppo analitico la costruzione di legami simbolici è promossa proprio 
dalle differenze che lo compongono, sono anzi esse stesse espressione di possibili-
tà nuove e psicologicamente più evolute in quanto alcune tematiche trasformative 
sono capite e interpretate da qualcuno, tra i pazienti, prima ancora che il processo 
si sia reso pienamente consapevole a tutti. Ed è questa stessa peculiarità la straor-
dinaria forza della terapia di gruppo (Corbella 2003; Fina-Mariotti, 2019). 

Le tematiche della concordanza e della dissonanza, nonché quelle relative 
all’acquisizione di empatia e tolleranza che attivano curiosità e piacere di cono-
scere, sono altresì connesse al gruppo di supervisione, poiché anche il percorso 
formativo analitico -che si inserisce nel contesto storico e socioculturale – deve 
poter affrontare le dissonanze che gli allievi incontrano ai vari livelli del training. 

Un primo livello riguarda le dissonanze che si generano tra proposta del pro-
getto formativo e vulnerabilità del progetto professionale dei futuri terapeuti nel 
nostro contesto sociale, vulnerabilità generata dall’incertezza e dai nuovi scenari 
lavorativi che sospinge i giovani terapeuti fuori dalla stanza d’analisi per entrare 
nelle strutture istituzionali, negli ospedali, nei consultori, nelle scuole. Un secon-

Nadia Fina



1 - 2020 53Jung nei Gruppi

do livello riguarda le dissonanze insite tra i differenti stili personali dei docenti e 
dei supervisori con cui gli allievi si formano e che dovrebbero potersi trasforma-
re, nella loro mente, in una estensione di conoscenza complessa e armonica. Un 
terzo livello riguarda le differenze generate dall’identità di genere dell’analista e 
del supervisore che viene prescelto dal candidato allievo, differenze che entrano 
anch’esse nello spazio relazionale da cui si genera l’identità analitica che non può 
che essere il risultato della tridimensionalità interattiva. Infine, il terzo livello ri-
guarda lo scarto residuale tra i necessari processi di idealizzazione che investono 
la formazione e quelli della de-idealizzazione forieri, se ben affrontati con l’allie-
vo, di un suo cammino emancipativo. 

Anche il dispositivo del gruppo di supervisione consente ai partecipanti di 
esplorare, e di interrogarsi, sul rapporto che intercorre tra i legami intersoggettivi e 
lo spazio psichico individuale, consentendo al contempo un confronto tra multiple 
identità in formazione. Sotto questo profilo il gruppo di supervisione costituisce un 
vero e proprio addestramento alla complessità, un’esperienza di educazione all’em-
patia e un impegno costante alla ricerca di senso e di significato delle modalità con 
cui gli eventi della vita vengono vissuti e pensati. Sono tutti momenti pregnanti del 
processo gruppale, da cui si evince il particolare valore della civiltà del gruppo che con-
tribuisce ad educare alla responsabilità e all’etica professionale modulando forme 
empatiche, attraverso un lavoro di mentalizzazione che apre ad una comprensione 
realistica circa la propria progettualità professionale. Il gruppo sia esso analitico 
sia esso di supervisione, si configura come uno spazio fluido e dinamico, elettivo 
per l’attivazione dei processi trasformativi ed emancipativi. La civiltà della condi-
visione nel piccolo gruppo di supervisione, contribuisce a formare un pensiero 
consapevole del valore di una logica congiuntiva, alla ricerca delle possibili con-
sonanze, per lasciare momentaneamente sullo sfondo le dissonanze. Sullo sfondo, 
si badi bene, non nell’oblio della negazione. Attraverso la cultura della consonan-
za, si torna sulle aree dissonanti per andare alla ricerca di una ulteriorità di senso 
che consente il superamento della stereotipia ideologica e, anche in questo caso, 
di superare i pregiudizi circa le differenze di stile e di elaborazione personali della 
cultura analitica in acquisizione. 

Maschi e Femmine nel gruppo analiticamente orientato: consonanze e 
dissonanze

Le trasformazioni della società contemporanea hanno indubbiamente modifi-
cato i ruoli maschili e femminili, determinando cambiamenti che possiamo rico-
noscere essere positivi. Pensiamo, ad esempio e a tale proposito, alle conquiste 
emancipative delle donne nel mondo del lavoro, nella famiglia, nella relazione 
affettiva, nella sessualità. Una evoluzione tuttavia non ancora profondamente as-
similata, poiché sussistono aspetti contradditori che generano problemi e confu-

La civiltà del gruppo



 1 - 202054 Jung nei Gruppi

sione, forme di reattività spesso violenta – come la cronaca testimonia – indicatori 
di fenomeni regressivi nei comportamenti di entrambi i sessi, collocando gli indi-
vidui al di qua della soglia oltre la quale, il riconoscimento valoriale intrinseco a 
questi cambiamenti, si situa (Corbella, 2015; Fina-Mariotti, 2019). 

Tra il mondo dei rapporti socio-culturali e quello degli affetti esiste uno scarto 
che riconosciamo nel processo di trasmissione intergenerazionale, laddove emer-
gono arcaici stereotipi di comportamento tra i sessi. D’altra parte ancora oggi l’in-
fante non viene incoraggiato ad identificarsi alternativamente con i due genitori, 
madre e padre, contribuendo così a rendere difficile l’acquisizione di una capa-
cità di separazione e distanziamento, fattore questo che ostacola la comprensio-
ne del valore intrinseco nell’alterità intesa come “altro non identico” (Benjamin, 
1995). Viene cioè svalorizzato il fondamentale concetto di distinzione tra soggetti, 
concetto che consentirebbe di raggiungere punti di consonanza, ovvero di incon-
tro e solidarietà tra persone, nel rispetto della differenza. Al contrario rimane 
egemonica la logica contrappositiva del ruolo di genere oppure, nel migliore dei 
casi, subentra la logica di complementarità colma di doppi messaggi inerenti il 
valore e il potere di una specifica identità di genere (Fina-Mariotti 2019; Mariotti, 
1998). In tal senso, le donne testimoniano oggi un particolare turbamento gene-
rato dalla confusione tra il registro sociale che sembra promuovere il femminile, 
e quello privato all’interno del quale la disparità tra generi è ancora sentita (e 
vissuta) dalla donna come castrazione di quelle possibilità esistenziali e valoria-
li attribuite invece all’altro sesso (Corbella, 2003). Gli uomini hanno compreso 
che è stato messo in discussione un quadro normativo che li ha sempre garantiti 
nel rapporto con il femminile, essendo oggi i rapporti affettivi divenuti elettivi 
e fondati maggiormente su una scelta personale che la donna intende continua-
mente ribadire. L’incertezza che investe il soggetto contemporaneo, lo sospinge 
alla volatilità della relazione e l’incertezza diviene così una componente stabile 
del rapporto uomo-donna. 

Queste sintetiche considerazioni sono solo l’accenno di una problematica e 
più ampia crisi che investe le nostre società occidentali, a tal punto impoveri-
te socialmente, culturalmente ed “affettivamente”, da non essere in grado “di 
produrre stimoli attivi capaci di generare tensione vitale per la realizzazione di 
progetti esistenziali e di vere esperienze” (Corbella, 2015). L’individuo è, piutto-
sto, esposto ad una dispersione d’identità che produce risposte soggettive le cui 
espressioni esistenziali sono all’insegna di una angosciosa inquietudine e di una 
pervasiva percezione di instabilità. Una conseguenza inevitabile di questa estra-
neazione è la deprivazione di senso, appunto, un’effrazione psicologica che inci-
de negativamente sulla possibilità di sentirsi parte attiva e agente di un contesto 
collettivo, all’interno del quale il soggetto possa contemporaneamente realizzare 
sé e contribuire a produrre valore sociale. In tal senso i riferimenti sono ad una 

Nadia Fina



1 - 2020 55Jung nei Gruppi

problematica che si inserisce nel quadro complessivo della socialità dell’essere 
umano, “focalizzando in particolare i cambiamenti nella/della contemporaneità 
che necessitano lo sguardo del pensiero, o meglio del sentire e del pensare sul 
sentire” (Fina-Mariotti, 2019). 

E d’altra parte, le forme di malessere oggi sono largamente all’insegna di ar-
caismi mentali, fattori questi che coinvolgono inevitabilmente l’apparato teorico-
clinico e istituzionale della psicoanalisi stessa che si è “estesa”, come sostiene 
Kaes, aprendosi al mondo, entrando anzi in esso e portando con sé una profonda 
revisione della concezione della soggettività umana in merito alla sua formazione 
e al suo funzionamento, aprendo la strada a nuove forme di un “sapere pensato” 
(Kaes, 2015; Chiesa-Fina, 2006; Andreoli-Ceccarelli, 2006; Fina-Mariotti 2019). 

Il gruppo analiticamente orientato è, in tutte queste situazioni, ideale setting/
ambiente che consente ai pazienti di raggiungere una forma di consapevolezza 
della propria storia personale all’interno di uno scambio interattivo “che presen-
tifica la costituzione sociale dell’individuo” (Corbella, 2015). In quanto micro-
cosmo rappresentativo del mondo sociale, nell’esperienza analitica di gruppo le 
problematiche patologiche personali dei singoli partecipanti si confrontano tra 
loro nel “qui e ora”, “a partire dalla diversità dei riferimenti identificatori di cui 
ciascuno è portatore grazie alle differenti rappresentazioni dei sistemi di simboliz-
zazione” (Ibid). Il gruppo nel suo divenire consente di esplorare, e di interrogarsi, 
sul rapporto che intercorre tra i legami intersoggettivi e lo spazio psichico indivi-
duale, favorendo al contempo un confronto tra identità multiple. Al suo interno 
il gruppo si confronta con una dialettica modulativa che assume la funzione di 
filtrare i vissuti personali, dando vita ad un modello esperienziale che contribuisce 
a nuove organizzazioni psichiche, rendendo altresì evidente a tutti i membri che 
vi partecipano, come la conquista di una soggettivazione identitaria sia il risultato 
di un processo continuo. Il gruppo terapeutico, e in particolare mi riferisco in 
questo caso al gruppo eterogeneo per identità di genere, è dunque una situazione 
privilegiata per fare autentica esperienza, grazie ad una cultura interpretativa che 
com-prende superando i rigidi stereotipi, i pregiudizi e le differenze. 

Una riflessione, quest’ultima, che mi consentirà un maggiore approfondimen-
to più avanti, quando riprenderò il tema della formazione analitica appena accen-
nato in apertura. 

Tornando al gruppo analiticamente orientato, le stereotipe di genere si ma-
nifestano attraverso automatismi di pensiero e atteggiamenti cristallizzati che 
richiedono particolare attenzione da parte del terapeuta. È necessario che il 
gruppo percorra un tragitto all’inizio difficoltoso, un transito dalla logica della 
“contrapposizione” maschio-femmina considerata come “naturale” espressione 
dei “differenti modi di esperire la realtà”, per giungere insieme alla scoperta del 
“diverso” sentire come intrinseco valore della differenza di genere. Nella logica 

La civiltà del gruppo



 1 - 202056 Jung nei Gruppi

contrappositiva vengono mutilati affetti ed emozioni, pensieri e modi di essere 
“che possono invece riguardare la persona intesa come soggetto pienamente con-
sapevole di sé”, capace di tenere viva la dialettica dei distinti (Mariotti, 1998). 
Nella costituzione identitaria del soggetto, è l’assenza di tale dialettica che con-
forma una stereotipia del pensiero e del modo di essere che nel setting gruppale 
è presentificata da atteggiamenti e commenti che rimarcano le stesse identità di 
genere. 

 “Non mettere gli occhiali”, dice Marco a Giulia. “Sei così carina quando non 
li hai!”. “Non capisco perché le donne si trascurano e si nascondono”, aggiunge 
Roberto. “Secondo me lo fanno di proposito, vogliono metterci alla prova per-
ché sanno che siamo sensibili al loro modo di vestirsi e di truccarsi”, commenta 
Stefano. “Che dici?” risponde subito Carla, “a me invece dicono che gli occhiali 
mi donano… mi danno un’aria… particolare”. Nel gruppo circola inizialmen-
te ilarità e gli ammiccamenti fra tutti lasciano sullo sfondo, con una “inconscia 
intenzione” di evitamento, l’altra questione in realtà densa di dolore e di vissuti 
umilianti, da cui questo scambio solo apparentemente giocoso è originato. Giulia 
aveva raccontato al gruppo che il weekend con la persona di cui stava innamo-
randosi, non era andato come aveva sperato. “Tutto è successo così rapidamente” 
dice la paziente. “Siamo passati dal coinvolgimento totale dell’arrivo, alla rottura 
definitiva dopo il rientro. Tutto troppo rapido perché potessi capire. Ho provato 
una sensazione simile a quella che procura un colpo violento al basso ventre. Un 
dolore ottuso e forte. Muto ma ridondante. Mi sono molto vergognata di me, per 
la mia illusione che ho capito essere un bisogno di illudermi, di sentirmi amata. 
Mi era sembrato un uomo capace di non avere paura dell’amore. Il desiderio e 
il piacere si erano fusi con la dolcezza delle emozioni. Poi, dopo il primo giorno 
passato insieme silenzi interminabili, solitudine, tormento già conosciuto e che 
non voglio provare mai più. Mi sono chiusa in me stessa, nascosta al suo sguardo 
che sentivo sprezzante”. 

Il dolore di Giulia era stato percepito da tutti, coinvolti dall’intensità del rac-
conto che li emozionava. Giulia aveva tolto gli occhiali umidi di lacrime, Marco 
aveva commentato con una battuta, con l’intento di allentare il disagio per quella 
sofferenza palpabile che lo coinvolgeva troppo e da cui voleva difendersi. L’ilarità 
aveva inizialmente alleggerito il clima del gruppo, che si difendeva dal vissuto di 
umiliazione provato da Giulia e ben percepito da tutti. Francesca, un’altra pazien-
te, coglie la distonia del clima rispetto ai fatti riportati dalla compagna, si dichiara 
irritata da quella reazione, afferma che “si banalizza per andare oltre. Sentiamo 
l’umiliazione di Giulia come se fosse la nostra. L’abbiamo provata almeno una 
volta e sappiamo che può annientarci”. Questa considerazione modifica il clima 
emotivo del gruppo che si dispone ad una nuova comprensione che trasforma il 
senso a cui, forma e sostanza della comunicazione di Marco, avevano rimandato. 

Nadia Fina



1 - 2020 57Jung nei Gruppi

Il gruppo lavora sulla convenzionalità dei modelli introiettati, che comportano ri-
petizioni meccaniche e semplicistiche di atteggiamenti e discorsi evitanti il dolore 
e la vergogna, la percezione della propria vulnerabilità e insicurezza. 

Questo breve passaggio estrapolato, consente spunti riflessivi sul lavoro neces-
sario circa dissonanze e consonanze comunicative tra uomini e donne nel gruppo, 
a partire dalla considerazione che gli scambi verbali che circolano al suo interno 
hanno sempre una risonanza che va ben oltre una logica causa-effetto reificante. 
Non vanno infatti sottovalutate le capacità di risposta soggettiva, le quali non pre-
scindono dalla diversa storia personale che determinano differenti sensibilità e 
differenti risposte emotive;diverse capacità empatiche e diversi stili comunicativi. 

L’alternanza e l’intensità della risonanza-dissonanza, affonda le radici nelle evo-
cazioni della storia individuale di ciascun paziente, conduce indietro nel tempo là 
dove il rispecchiamento avrebbe dovuto svolgere la sua funzione vitale per il sog-
getto, e che nel qui e ora della seduta viene presentificato secondo la capacità ela-
borativa di ciascun membro del gruppo. L’alternanza di consonanza e dissonanza 
è sempre inevitabile, è una riattualizzazione simbolica della relazione con l’oggetto 
primario dalla quale origina la differenza individuativa tra uomini e donne. 

Tuttavia al di là delle diversità soggettive, il linguaggio, l’attenzione al proprio 
mondo interno e alla sfera dei sentimenti, la percezione umiliante per esempio di 
Giulia che si è sentita essere “oggetto” del desiderio e non “soggetto” desiderato, 
ben rappresentano alcuni nodi della differenza di genere che causano dissonanze 
importanti in merito all’identità. Per Giulia e per le donne del gruppo il desiderio 
e la sessualità, il corpo e il piacere, la vicinanza fusionale che caratterizza lo stato 
nascente di una relazione amorosa, sono tutti impliciti fattori organizzatori di senso. 

La battuta di Marco dettata dal bisogno di alleggerire il dolore e l’umiliazione 
della compagna di gruppo, viene vissuta dalle donne come la rappresentazione di 
un atteggiamento che svuota il senso, nega il dolore attraverso la banalizzazione 
stereotipata che rimanda ad una modalità di negazione, “per non sentire le emo-
zioni negative” come aggiunge Marco stesso o forse, come affermerà Francesca, 
“per tacitare sgradevoli identificazioni”. 

Si coglie in questi commenti la dissonanza che contrappone maschi e femmi-
ne, laddove le considerazioni di Giulia, Francesca, Marta e le relative osservazioni 
di Marco, evidenziano una disarmonia che inizialmente crea fraintendimento e 
discordia, facendo cortocircuitare la comprensione circa il differente modo di 
reagire. Risuona in quel momento distonico, una logica “genetica” dell’immagine 
femminile, per come essa è collocata nell’immaginario del soggetto maschile e 
di cui Marco si fa portavoce, assestandosi su un registro che ripropone, attra-
verso l’automatismo della risposta, una rappresentazione di genere storicamente 
convenzionale su cui il gruppo si sofferma (Fina-Mariotti 2019). Sul fatto che 
la differenza tra maschio e femmina esiste non vi è alcun dubbio, ciò che viene 

La civiltà del gruppo



 1 - 202058 Jung nei Gruppi

banalizzato “è il senso e il valore di questa differenza” (Mariotti, 1998) banalizza-
zione che ritroviamo nelle stesse associazioni di Carla, laddove si intravede una 
compiacente e vezzosa sottomissione al commento di Marco circa le donne che 
negano la “loro parte seducente nascondendosi dietro gli occhiali”. Un nuovo 
passaggio di senso avviene nel gruppo, si riflette sul fatto che lo stereotipo osta-
cola la comprensione empatica circa la diversità che caratterizza il funzionamen-
to affettivo, mentale e difensivo dell’altro sesso, ostacolando di fatto la tensione 
generativa presente nella differenza di genere. La dissonanza assume così carat-
teristica svalutativa delle differenti modalità di reagire al dolore e alla delusione 
narcisistica, fa perdere di vista il fatto che essere discordanti – nel modo di sentire 
e nella forma comunicativa – non è né una colpa, né un’intenzione. Al contrario, 
la discordanza potrebbe invece diventare un’apertura dialettica che valorizza la 
differenza. Il problema infatti non è il conflitto in sé, ma l’uso che se ne fa, poiché 
la dissonanza è una questione che riguarda sia la relazione maschio-femmina, sia 
la modalità relazionale che ciascuno intrattiene con il proprio mondo interno e 
con l’autopercezione. Il conflitto intrapsichico è infatti esso stesso espressione di 
una dissonanza tra le parti che definiscono la soggettività, se pensiamo ad esem-
pio come possono risultare tra loro discordanti le interiorizzazioni, quando solle-
citate e amplificate dai vissuti che l’interazione con l’altro genera. 

La modalità interattiva tra i due sessi ben esprime in che modo le identifica-
zioni di genere abbiano operato nel processo evolutivo del soggetto, evidenzia 
come gli oggetti interiorizzati dialogano tra loro e quali aree affettive risultano 
maggiormente attivate (Benjamin 1995). Viene così colta, all’interno del gruppo, 
la valenza transferale della comunicazione di Marco che è rivolta alla terapeuta, 
donna con gli occhiali. 

Gli scambi comunicativi, le reazioni emotive e comportamentali di tutti i 
membri del gruppo sono a questo punto riconsiderati alla luce di una complessità 
esperienziale che fa emergere le ulteriori differenze che caratterizzano i vissuti di 
transfert – positivi o negativi – a seconda degli evocati soggettivi. Il gruppo com-
prende, ad esempio, che ricercare la consonanza come esperienza rassicurante, 
a-conflittuale e narcisisticamente appagante può nascondere al contempo, tanto 
il desiderio fusionale arcaico con un oggetto materno onnipotente, quanto il biso-
gno di emanciparsene attaccandolo, ricorrendo alla svalutazione e alla stereotipia. 
Il valore intrinseco al buon uso della dissonanza apre invece ad una posizione 
terza che valorizza la differenza dei processi individuativi tra maschi e femmine 
(Corbella, 2003). 

Il lavoro psichico del gruppo si complessizza, favorendo movimenti identifi-
catori incrociati che nell’esperienza del “qui e ora” generano una nuova, diversa, 
forma di comprensione fra tutti. Un germinare di comunicazioni che si spostano 
progressivamente dalla contrapposizione maschio-femmina, verso una forma di 

Nadia Fina



1 - 2020 59Jung nei Gruppi

sintonia che non è la ricerca dell’identico sentire, quanto piuttosto una corrispon-
denza reciproca fra elementi diversi che consolidano l’identità personale nel suo 
complesso. In questo senso il richiamo è alla dialettica dei distinti, “laddove l’i-
dentificazione e la valorizzazione del sesso opposto pongono le basi per la com-
prensione empatica per il diverso da sé” (Corbella 2003- 2015) e per la propria 
differenza rispetto all’altro, senza che questa differenza venga vissuta fantasmati-
camente come una diminuzione o una castrazione di possibilità esistenziali che si 
ritiene invece possedute dall’altro e quindi, in vario modo, idealizzate. 

La tensione propositiva generata dal riconoscimento della differenza, consen-
te tra l’altro l’uscita dalla polarità vittima-carnefice consentendo, nel divenire del 
lavoro di gruppo, la trasformazione della stereotipia dissonante in consapevole 
desiderio di essere persona, cioè individuo in grado di realizzare al meglio le pro-
prie potenzialità per raggiungere i livelli più maturi di coesione e unità (Mariotti, 
1998). Lo scambio reciproco acquisisce ricchezza, “si nutre di una libera scelta di 
intimità in cui l’amore per sé si concilia con l’amore per l’altro, senza prescindere 
dalla consapevolezza dei propri limiti e di quelli altrui” (Corbella, 1996). 

A partire dall’acquisizione di consapevolezza sulle modalità differenti di af-
frontare il dolore, si trasformano le stereotipie relazionali che non rimangono 
più vincolate ad una logica che le confina all’incontro “tra generi diversi” divisi 
per categorie, per diventare invece incontro profondo tra persone (ibid). Viene 
consentito così quel necessario passaggio dalle proiezioni di aspettative onnipo-
tenti sull’altro – o al contrario dalla svalutazione difensiva dall’altro – alla consa-
pevolezza di una responsabilità condivisa. Come infatti emerse successivamente, 
quando tutti i maschi del gruppo riconobbero nel movimento difensivo di Marco, 
non solo che l’atteggiamento rifiutante “di quell’uomo” verso Giulia era stato 
violento, ma che essi stessi avevano provato vergogna per quell’atteggiamento. 
L’identificazione con “quell’uomo” era arrivata potente e inaspettata, “come se 
fossi stato io stesso ad agire in quel modo” affermò Matteo, un altro paziente 
del gruppo. Una considerazione importante quest’ultima, che permise di com-
prendere esperienzialmente in che modo il pensiero conformizzato rende difficile 
scardinare la ripetizione coatta di atteggiamenti di potere e di sopraffazione. 

Comprendere l’alterità come “altro distinto”, comporta il fatto di potersi ca-
pire al di fuori della visione della complementarità, come accennavo, visione che 
può essere deviante o banalizzante, per consentire invece identificazioni conso-
nanti che valorizzano in quanto differente. 

Nella logica della differenza rimane uno scarto che non deve essere colmato 
e saturato, ma superato dalla tensione relazionale che stabilisce la dialettica dei 
diversi, uno spazio di riconoscimento profondo nel diverso. Discorso che può va-
lere anche quando il gruppo è omogeneo rispetto all’identità di genere, poiché è 
peculiarità del gruppo presentificare l’assente e la differenza sessuale e di genere, 

La civiltà del gruppo



 1 - 202060 Jung nei Gruppi

costantemente evocati e impersonati alternativamente da una o più persone che a 
turno si fanno portavoce. Attraverso commenti di valorizzazione, identificazione 
e comprensione empatica, viene presentificata la posizione psichica dell’alterità 
nella sua identità di genere e nel suo valore umano. Diventando colui che è assen-
te, il portavoce del gruppo introduce nel campo il punto di vista dell’altro sesso, 
a testimonianza del fatto che l’alterità è sempre presente nel mondo immaginario 
soggettivo, ed è anzi una necessità per la dialettica evolutiva personale. 

La civiltà della condivisione. formazione ed emancipazione: 
la supervisione di gruppo

La psicoanalisi e le psicoterapie interpretano e decodificano i sintomi espres-
sivi attraverso una donazione di senso, trasformandoli grazie al lavoro psichico 
che consente di ampliare e di fare evolvere il pensiero (Fina-Mariotti, 2019). Il 
percorso formativo deve mantenere un vertice di osservazione psicoanalitico, tan-
to più in questo momento storico segnato da un clima sociale gravato da forme 
di analfabetismo emotivo e arcaismi che sollecitano, negli individui, bisogni im-
pellenti di risoluzione rapida dei problemi personali: una urgenza che allontani 
dal dolore e dalla percezione del limite, per confermare invece prestazionalità 
ed efficienza, proiettando fuori di sé vissuti di precarietà personale, lavorativa 
e progettuale. Diventare psicoterapeuta analiticamente orientato è, al contrario, il 
risultato di un lavoro lungo e complesso, che si sviluppa attraverso l’acquisizione di 
un “sapere pensato” trasmesso con l’insegnamento teorico, con l’esperienza analiti-
ca e con la supervisione. 

Il percorso di training necessita della consapevolezza, da parte delle Istituzioni 
formative, che è la relazione il perno dell’intero processo formativo e proprio per 
questo è indiscutibile la necessità tanto di un’analisi personale, capace di trasmette-
re il suo sapere attraverso la qualità emotiva e affettiva che la caratterizza, “mirata 
a sviluppare una competenza all’autoconsapevolezza e all’autoanalisi attraverso 
movimenti di identificazione e de-identificazione distintiva”, quanto della super-
visione (Bleichmer, 2007). Quest’ultimo dispositivo formativo comporta il fatto 
che l’allievo debba accettare di mettersi in discussione a livello profondo, per 
acquisire la consapevolezza dei propri aspetti inconsci che condizionano in modo 
peculiare questo tipo di apprendimento. Deve poter comprendere, tra l’altro, 
che l’identità analitica è il risultato della bi-direzionalità interattiva tra il terapeuta e 
la realtà socio-culturale in cui questi vive e da cui viene plasmato a sua volta. Il modo 
di diventare analista passa infatti dall’osservazione consapevole del cambiamento epo-
cale dei pazienti, “dall’impegno analitico per l’attribuzione di senso al contesto sociale 
che richiede uno scambio dialettico tra diversi vertici osservativi, in funzione di una 
rilettura critica della storia del movimento psicoanalitico” (Fina-Mariotti, 2019). La su-
pervisione è un lavoro relazionale, mirato a trasmettere un sapere che si trasformi in 

Nadia Fina



1 - 2020 61Jung nei Gruppi

competenza, ma che sia anche capace di valorizzare le risorse del giovane collega, per 
implementarne lo stile personale che lo caratterizza. La supervisione è una relazione 
che mette in gioco le componenti inconsce, preconsce e consce di tutti i soggetti 
coinvolti, presentifica dinamiche attivate dai movimenti di identificazione ed eman-
cipazione che dovrebbero portare alla interiorizzazione della funzione analitica. 

Vi è un altro versante su cui la formazione si conforma, e più precisamente quel-
lo che riguarda il rapporto allievo-istituzione di training, rapporto “che dovrebbe 
anch’esso essere concepito come un vero e proprio dialogo, uno scambio emo-
zionale e partecipativo capace di produrre modificazioni nel mondo interno dell’al-
lievo, soprattutto in merito alle complicate dinamiche di appartenenza ed emanci-
pazione” (Turillazzi Manfredi, 2001). Da questo vertice, prevedere il metodo del 
piccolo gruppo di supervisione nei processi formativi può essere una risorsa e una 
opportunità. Il lavoro di supervisione di gruppo infatti, oltre a formare un pensiero 
consapevole del valore attribuibile ad una logica congiuntiva e consonante, immet-
te gli allievi e i loro pazienti in una rete psichica complessa, all’interno della quale le 
sollecitazioni di ogni partecipante generano una ulteriorità di senso (Fina-Mariotti, 
2019). 

Ogni singolo intervento si trasforma in un contributo di significazione che edu-
ca alla complessità delle divergenze trasformandole in potenziali fonti di creativi-
tà, consentendo al supervisore di non essere a sua volta troppo sollecitato a dare 
risposte saturanti, per proporsi piuttosto come un modello di capacità di attesa 
nel non sapere, fattore quest’ultimo che apre ad ulteriori interrogazioni e pensieri 
associativi. Il processo formativo chiama in causa più che mai la storia soggettiva 
dell’allievo, il suo mondo interno e il suo modo di guardare il sociale con elementi 
di transfert positivo e negativo, entrambi importanti per la sua crescita persona-
le e professionale all’interno della dialettica che intercorre tra il duplice ruolo di 
paziente-analista e di candidato-istituto formativo di riferimento, in un continuo 
scambio relazionale e generazionale. Questi dispositivi/contenitori sono metodo 
necessario al lavoro psicologico, entrambi espressione di un movimento dialettico 
tra creazione e scoperta. 

In un gruppo di supervisione da me condotto e composto da allievi del terzo 
e del quarto anno Maria, una giovane terapeuta, espone un caso complesso che 
sta seguendo all’interno di una struttura pubblica. Il gruppo si coinvolge su una 
particolare interpretazione che Maria ha proposto alla sua paziente e che genera 
alcune perplessità. Chiara, un’altra allieva, commenta l’intervento della giovane 
collega introducendo, nel contesto del gruppo, il concetto di controidentificazio-
ne proiettiva: “A me sembra evidente che la tua risposta controtransferale è stata 
di tipo reattivo. La tua risposta emotiva è stata all’insegna dell’ansia. Perché?” 
Marco, un altro allievo, si rivolge all’analista supervisore chiedendo se in questa 
logica “reattiva” non sussista l’idea secondo la quale l’analista “interpreta ruoli e 

La civiltà del gruppo



 1 - 202062 Jung nei Gruppi

fantasie del paziente in modo del tutto passivo, inconscio”. Elena interviene a sua 
volta, puntualizzando che la questione così posta, vale a dire passività che genera 
reattività, le fa pensare al controtransfert come ad una ‘creazione del paziente’”. 
“E l’analista?” chiede Elena rivolgendosi alla supervisora, la quale sollecita gli 
altri partecipanti ad esprimere i loro stati d’animo e i loro pensieri. Giovanna e 
Mario sottolineano entrambi che l’identificazione proiettiva “è un meccanismo 
che consente al terapeuta di aprirsi ad una dimensione empatica, di conoscenza 
esplorativa della paziente”. L’analista supervisore accoglie le differenti conside-
razioni e le valorizza, pur puntualizzando al contempo che si sta verificando una 
“fuga” nella teoria, un eccesso di natura difensiva. Dov’è la paziente? Dov’è la 
terapeuta? Dov’è la coppia analitica? Si sta correndo il rischio di perdere di vista 
l’intero campo della seduta a cui bisogna tornare, per comprendere dove nasce 
quella interpretazione offerta da Maria alla sua paziente e vissuta da tutti, nel 
gruppo, come reattiva. Si sta perdendo di vista un fondamento dell’intero pro-
cesso in corso nel “qui e ora” di quella seduta, fondamento che sempre va tenuto 
presente per capire cosa c’è oltre l’emergente: vale a dire l’equazione personale 
della coppia analitica, intesa come espressione del valore specifico delle singo-
le soggettività che entrano in reciproca e dialettica risonanza. “Cosa è successo 
a Maria in quel momento?” chiede l’analista supervisore. Anna commenta che 
“forse la reazione di Maria può far riflettere il gruppo su come un vissuto profon-
do della collega sia stato in realtà toccato dalle parole della paziente. Forse”, ag-
giunge, “gli oggetti relazionali interni e le identificazioni profonde si sono attivate 
e la paura di non essere ‘sufficientemente neutrale’ ed ‘adeguata’, ha generato 
una interpretazione a sua volta proiettiva e di fatto distanziante”. “È come se 
la terapeuta si rifugiasse, si mettesse al riparo. Non c’è tempo per pensare e per 
elaborare”, commenta Giuseppe. “È una situazione emotiva che ci coinvolge tutti 
nel nostro lavoro”, aggiunge Mario. L’analista supervisore interviene a sua volta, 
sottolineando il fatto che non va dimenticato quanto l’analista sia una persona 
che prova sentimenti, emozioni, pensieri e vissuti, anche di ambivalenza verso il 
paziente. Sono vissuti che contribuiscono a generare movimenti non solo con-
trotransferali, ma generativi di autentici transfert che è necessario riconoscere e 
significare al proprio interno. L’idea per cui un analista è depurato dal negativo o 
dall’ambivalenza è un fondamento ideologico che lo de-umanizza, sospingendolo 
nell’area inflazionata dell’onnipotenza. Area che rischia di annullare il paziente, 
poiché non viene più visto e capito per chi egli realmente è come persona. Giu-
seppe interviene a questo punto, sottolineando il fatto che la risposta contro-
identificativa di Maria “può essere ripensata come indicatore diagnostico, con-
sentendo al contempo di capire il significato profondo del concetto di equazione 
personale in quanto espressione autentica della relazione di analisi”. “Un tipo 
di conoscenza che è presupposto necessario all’ascolto dell’ascolto”, aggiunge la 

Nadia Fina



1 - 2020 63Jung nei Gruppi

supervisora, “e condizione imprescindibile per un buon lavoro terapeutico, andan-
do oltre l’onnipotenza difensiva”. Il gruppo si sofferma a ripensare quanto fino a 
quel momento emerso tra tutti, attenti a cogliere la dialettica delle discordanze 
prima e delle consonanze poi ritrovate attraverso la ricca catena associativa, al 
contempo esperendo nel “qui e ora” la funzione di “analista-contenitore”, figura 
terapeutica che assume la funzione di filtro tra mondo interno e mondo esterno 
stabilendo, grazie a questa stessa funzione, il pathos della giusta distanza sia dai 
propri contenuti psichici ed emotivi, sia dalle modalità espressive che sostanziano 
le comunicazioni del paziente. 

La breve vignetta estrapolata da una seduta di supervisione di gruppo e sopra 
riportata, evidenzia la modulazione tra dissonanze e consonanze: gli allievi che 
lavorano nel gruppo riescono a trasformare i diversi punti di vista in coni di luce 
che illuminano, ciascuno, un delicato passaggio del lavoro di supervisione, riu-
scendo a far emergere gli impliciti presenti nello scambio comunicativo relazio-
nale paziente-analista. “L’ascolto dell’ascolto” nel gruppo di supervisione diventa 
esperienza viva, apre immediatamente alla consapevolezza di quali siano i vissuti 
del terapeuta sul paziente in cura, quali emozioni suscitano in lui e, soprattutto, 
si apprende ad utilizzarle rendendole “avanguardie esplorative della relazione” 
e della sua tenuta (Mariotti, 2008; Chiesa-Fina, 2009). Le considerazioni degli 
allievi, le loro associazioni, i loro commenti, fluttuano tra teoria e pratica, trasfor-
mando in esperienza che si compie nel “qui e ora” le varie concettualizzazioni 
teoriche sui diversi meccanismi della mente analitica che sono di importanza as-
soluta nel processo di analisi. I molteplici transfert attivi all’interno del gruppo 
di supervisione, consentono a tutti una percezione nuova del controtransfert che 
è all’opera tra loro, con una ricaduta di senso del tutto ampliato sul paziente 
oggetto di supervisione. “Il movimento dinamico del gruppo di supervisione pre-
sentifica le complesse intersezioni transferali e controtransferali della situazione 
clinica trattata, addestra l’allievo a cogliere la dimensione implicita in gioco nella 
relazione d’analisi. Consente, infine, una sufficiente libertà personale di espri-
mere i propri pensieri e le proprie sensazioni, confidando nel campo relazionale 
all’interno del quale si valorizza la creazione di un significato terzo” (Fina-Mari-
otti, 2019). Partecipare al gruppo di supervisione, infine, consente di cogliere un 
aspetto peculiare del metodo: quello attento alla modalità con cui ci si pone di 
fronte all’oggetto, senza saturare, sostando nell’incertezza per interrogarsi. 

Bibliografia
Bleichmar H., Psicoterapia Psicoanalitica, Astrolabio Ubaldini, Milano 2008.
Corbella S. “Femmine e maschi nel gruppo terapeutico: dagli stereotipi alla relazione personale”, in Gli Argonauti, 

n 69, Cis Editore, Milano 1996.
Chiesa S., Fina N., Oltre la formazione, in “Pratica Analitica”, n. 4 Vivarium, Milano 2006.
Chiesa S., Fina N., Sul metodo, in “Pratica Analitica”, n. 6 Vivarium, Milano 2006.
Corbella S. “Esperienze di amore e odio nella terapia di gruppo: una educazione alla tolleranza”, in Gli Argonauti, 

n. 59, Cis editore, Milano 1993.

La civiltà del gruppo



 1 - 202064 Jung nei Gruppi

Corbella S., Storie e luoghi del Gruppo, Cortina, Milano 2003.
Corbella S., Liberi Legami, Borla, Roma 2015.
Fina N., Mariotti G., Il disagio dell’inciviltà, Mimesis, Milano 2019.
Fina N., Mariotti G., L’interpretazione, Quaderni de “Gli Argonauti” n. 18, Cis Editore, Milano 2009.
Jung C. G., Pratica della Psicoterapia, Boringhieri 1986.
Kaes R., L’estensione della psicoanalisi, Franco Angeli, Milano 2016.
Leonardi P., (a cura di), “Curare nella differenza”, Franco Angeli, Milano 1995.
Mariotti G. “Incesto, isteria e identità di genere”, in Gli Argonauti, n. 78, Cis Editore, Milano 1998.

Nadia Fina



1 - 2020 65Jung nei Gruppi

I SOGNI COME TRAMITE TRA LA 
PSICHE INDIVIDUALE E QUELLA 
COLLETTIVA 

Marco Zanasi 

Riassunto
L’opinione di C. G. Jung nei confronti della psicoterapia di gruppo è stata sem-
pre considerata decisamente negativa, ma, ad un esame attento dei suoi scritti, 
si evidenzia un rapporto complesso con la psicologia dei gruppi, ricco di luci e 
ombre e caratterizzato da molti e insospettati punti di incontro. L’autore ritiene, 
in un’ottica junghiana, che nei gruppi psicoterapeutici venga replicato, in una 
sorta di ricapitolazione filogenetica, il processo collettivo dell’individuazione 
dell’uomo, ritmato dalle immagini delle grandi saghe mitologiche e religiose che 
trovano nuova vita nelle produzioni oniriche dei vari membri. In questo vero e 
proprio processo iniziatico i sogni sono un elemento di straordinaria importan-
za; la psiche individuale, infatti, non contiene in sé solo elementi della propria 
storia, ma elementi comuni al genere umano che riemergono con evidenza nel 
temenos del gruppo, mediati dalle immagini oniriche. Gli esseri umani possono 
riconoscersi negli elementi collettivi dei sogni e trarne significato e compren-
sione importanti per la propria vita. Qui sta il valore e la potenza dei sogni, 
che portano, attraverso le loro immagini, significati nei quali individui singoli 
possono trovare elementi propri e collegabili ad una psiche collettiva. 

Summary
The opinion of C. G. Jung towards group psychotherapy has always been 
considered decidedly negative, but a close examination of his writings shows 
a complex relationship with group psychology, rich in light and shadow and 
characterized by many and unsuspected meeting points. The author believes, 
from a Jungian point of view, that in the psychotherapeutic groups the collec-
tive process of the individuation of man is replicated, in a sort of phylogenetic 
recapitulation, punctuated by the images of the great mythological and religious 
sagas that find new life in the productions dreamlike of the various members. In 
this real initiatory process dreams are an element of extraordinary importance; 
the individual psyche, in fact, does not contain in itself only elements of its own 
history, but elements common to the human race that clearly re-emerge in the 
group temenos, mediated by dream images. Human beings can recognize them-
selves in the collective elements of dreams and draw important meaning and 
understanding for their lives. Here lies the value and power of dreams, which 
carry, through their images, meanings in which individuals can find their own 
elements that can be connected to a collective psyche. 

L’opinione di C. G. Jung riguardo la psicoterapia di 
gruppo è stata sempre considerata decisamente ne-

gativa, ma un esame attento dei suoi scritti rivela un rap-
porto complesso con la psicologia dei gruppi, ricco di luci 
e ombre, ma con molti e insospettati punti di incontro. 



 1 - 202066 Jung nei Gruppi

Dal punto di vista storico la prima opinione di Jung sui gruppi si trova in 
una risposta data ad Illing (uno psichiatra tedesco) che gli chiedeva “se la sua 
antipatia per la psicoterapia di gruppo derivi dalla logica generale della sua teoria 
dello sviluppo dell’individuo o da altre cause”. La risposta di Jung conteneva le 
seguenti considerazioni: 
-	 nel gruppo viene a ridursi il senso di responsabilità individuale, perché au-

menta, per il singolo, la sensazione di sicurezza e protezione; 
-	 la situazione gruppale è fortemente suggestiva per il singolo membro, riducen-

done l’indipendenza intellettuale e morale; 
-	 il gruppo tende a rafforzare l’Io, in quanto ognuno, identificandosi con gli al-

tri, si sente più importante, parte di un tutto, ma nel contempo si allontana dal 
contatto con il proprio Sé e non sviluppa la capacità di giudizio individuale. 

-	 la tendenza delle persone da appoggiarsi alimenta la possibile dipendenza nei 
confronti del gruppo e il persistere di insicurezza e infantilismo. 
Jung, dopo aver espresso una forte sfiducia nei confronti del gruppo, verso la 

fine della lettera, attenua il proprio giudizio negativo riconoscendo alla terapia di 
gruppo la possibilità e la capacità di intervenire in quel segmento della personali-
tà che è di più difficile accesso per l’analisi individuale, quello dell’ “Adattamento 
sociale” (Jung, 1916). Arriva anzi ad affermare che i due tipi di terapia si comple-
tano tra loro. 

Anche in un successivo lavoro Jung riprende questo concetto (Jung, 1959): 
“nel gruppo, infatti, si verificano tutti quegli eventi che non possono mai venir 
costellati da un singolo individuo, oppure che possono essere repressi involonta-
riamente”. 

Jung ritiene che l’adattamento sociale, con la sua capacità di “regolazione 
omeostatica” tra le condizioni interne e quelle esterne, renda possibile il mante-
nimento di un equilibrio tra esigenze contrapposte e sia un aspetto fondante del 
cammino dell’individuazione, Anzi individuazione e collettività sono una coppia 
di opposti che mantengono una relazione reciproca, per cui non è possibile pro-
cedere nella individuazione senza tenere conto delle richieste sociali. 

Essere uomo, per Jung, significa essere “uno” individuato, ma non si può di-
ventare individui senza pagare un prezzo alla società. L’adattamento, che Jung 
vede favorito nella terapia di gruppo è una premessa, un prerequisito per la suc-
cessiva individuazione. Dal punto di vista della psicologia analitica il gruppo ana-
litico, nel suo sviluppo, può, poi, essere assimilato ad un processo iniziatico. 

I vari autori che si sono occupati del processo gruppoanalitico, descrivono fasi 
di sviluppo, ognuna sfociante nella successiva, che rappresentano un passaggio 
critico, un superamento, una crescita, e appaiono inscritte teleologicamente in 
una sorta di “progetto gruppale”; ricordiamo qui, per esempio, le sei fasi di svi-
luppo descritte da Bennis e Shepard (1956): dipendenza-fuga, controdipendenza-

Marco Zanasi



1 - 2020 67Jung nei Gruppi

lotta; rapporti di potere-autorità; incantamento (accoppiamento), disincantamen-
to, lavoro interdipendente (o di validazione consensuale), oppure le quattro fasi 
di Usandivaras (1985): fase caotica; fase di fusione e disintegrazione; fase detta di 
“comunità”; fase della individuazione e del problem solving maturo. 

Questa lettura in senso diacronico longitudinale del processo di gruppo ha 
molte analogie con ci che in psicologia analitica viene definito individuazione: il 
processo analitico, per Jung, infatti, è costituito da fasi successive di passaggio 
inscritte nel grande processo dell’individuazione. 

L’individuazione è la replica personale del grande cammino collettivo dell’u-
manità nel suo emergere dalla indifferenziazione primordiale fino alla conquista 
della coscienza personale. 

L’individuazione è un processo autonomo, emergente dalla psiche inconscia e, 
in un certo senso, indipendente dalla relazione terapeutica, che può solo guidarlo 
o accelerarlo; nel suo svolgersi è punteggiato da momenti o riti di passaggio in cui 
ci si confronta con il Caos primigenio, con le forze oscure dell’inconscio, con le 
dinamiche di separazione, ecc. 

L’attivazione dell’inconscio collettivo è uno dei fattori specifici del lavoro di 
gruppo e il livello primordiale è da considerarsi lo strato più profondo della inte-
razione del gruppo (Foulkes, 1973). 

Nei gruppi, grazie al prevalere, soprattutto in certe fasi, di dinamiche regres-
sive e collettive, che sono strutturalmente ontologiche del gruppo stesso, più 
facilmente che nelle relazioni diadiche, emergono immagini, sogni, produzioni 
culturali legati all’attivazione del livello primordiale, le comunicazioni sono in-
tessute di elementi relitto di un linguaggio originario e ineffabile e di immagini 
atemporali e numinose (Zanasi, 1998). 

Le varie fasi di sviluppo del gruppo, con le sottostanti dinamiche di emersione 
dal caos, separazione e perdita, che sono poi alla base dei conflitti dell’adulto, 
sono anticipate, segnalate e orchestrate da immagini archetipiche a contenuti mi-
tici e collettivi. 

Il serbatoio di tali immagini mitologiche è da ricercare nel livello primordiale, 
che Foulkes omologa all’inconscio collettivo junghiano e che è largamente indi-
pendente dalle relazioni attuali tra i vari membri del gruppo, apparendo piuttosto 
collegato allo sviluppo del gruppo nel suo complesso. 

Su queste basi è possibile operare una trasposizione tra processi individuali e 
processi gruppali e descrivere, in termini mitico religiosi, le varie fasi di sviluppo 
del gruppo, propriamente l’individuazione del gruppo. 

È in questa prospettiva che il gruppo può essere descritto come un vero e pro-
prio rito di iniziazione in cui attraverso una serie di prove quali il confronto con 
l’Uroboros, l’uccisione di Tiamat, la Dea Madre Primigenia, la discesa negli Infe-
ri, la nascita dell’Eroe – o per dirla in termini psicoanalitici – il confronto con la 

I sogni come tramite tra la psice individuale e quella collettiva



 1 - 202068 Jung nei Gruppi

minaccia per la propria identità, il pericolo per la fusione, la colpa, la regressione, 
si giunge al pensiero simbolico e alla maturazione della personalità. 

I miti del gruppo svolgono una funzione analoga a quella dei miti e delle reli-
gioni antiche, il cui scopo era appunto di “religare” i dati del reale in un insieme 
comprensibile, di fornire cioè una spiegazione e una sistematizzazione delle realtà 
spaventose e incontrollabili della natura. Queste costruzioni mitico-religiose sono 
state il punto di partenza per il progressivo sviluppo del pensiero che ha portato 
alla nascita dell’individuo in senso moderno. 

Il processo di gruppo può quindi essere considerato come un unico rituale 
simile ad un viaggio in cui i pazienti fanno un lungo tragitto attraverso le tappe 
più remote dell’inconscio collettivo. Ciò che conta a questo livello non è tanto 
l’interpretazione o l’insight, ma la partecipazione al rito, il giocare un ruolo antico 
e fuori dal tempo, l’interpretare un tema sovrapersonale. 

Il far parte di un gruppo è l’accesso al cammino dell’individuazione e il grup-
po è il “luogo” di un’esperienza iniziatica in cui si riattivano immagini tematiche 
collettive che possono essere interpretate e utilizzate come guida nel processo di 
individuazione del singolo membro e del gruppo nella sua interezza. 

Il gruppo quindi appare un vero percorso iniziatico che appare riproporre, in 
una sorta di ricapitolazione filogenetica, il processo collettivo dell’individuazio-
ne dell’uomo, ritmato dalle immagini delle grandi saghe mitologiche e religiose, 
numinose e ricche di fascino, che trovano nuova vita nelle produzioni dei vari 
membri. 

Dal punto di vista gruppale va sottolineato l’impatto universale, pervasivo e 
potente del contesto relazionale. Tutto ciò che viene sperimentato, detto, associa-
to a, ignorato, possiede legami significativi con la situazione del qui e ora e con la 
sua risonanza con il là e allora. 

Pertanto un sogno evocato, trasmesso al gruppo, sia esso spiegato, o ignorato, 
associato a, amplificato, o interpretato, appartiene al contesto del gruppo: il so-
gnatore sogna per se stesso e per il gruppo. 

Il sogno in gruppo rappresenta, la possibilità di creare un riferimento interno 
a cui tutti i membri possono rapportarsi per affidare parti di sé vissute semplice-
mente o per evacuare o per sperimentare o per trasformare. 

Il sogno è una forma di comunicazione ad alto significato rappresentazionale 
che convoglia e mette insieme problematiche a livello individuale, a livello grup-
pale e a livello di percorso terapeutico o di esperienza. 

È un indicatore prezioso di incastri tra mondi interni individuali che il gruppo 
può vivere come produzione psichica collettiva. 

Un sogno raccontato è una richiesta di partecipazione psichica; in tale parte-
cipazione, tutte le emozioni insopportabili e distruttive, come le paure, le ansie e 
l’aggressività, possono essere contenute e venire elaborate. 

Marco Zanasi



1 - 2020 69Jung nei Gruppi

Il sogno è un oggetto di investimento affettivo, è un’esperienza dell’Io, del Tu, 
del Collettivo, è una vicenda che accomuna tutti, è un inizio e una fine, è una me-
moria collettiva è un pensiero di gruppo, un luogo, una scena dove tutti i vissuti 
vengono rappresentati. 

Dalla prospettiva del gruppo il sogno consente di esplorare emozioni profon-
de e nascoste, che sono tali non tanto e non solo in riferimento alla vita personale 
dei singoli componenti del gruppo, ma che esprimono il modo di essere e di sen-
tire della collettività in interazione, in modo specifico quello della primordialità 
di ciascuno e di tutti. 

Il gruppo è governato dalle dominanti dell’inconscio collettivo, dagli archetipi 
e dagli istinti. I contenuti psichici non sono riconosciuti come tali ma esteriorizza-
ti. Lo sviluppo successivo della personalità umana consiste nell’accogliere dentro 
di sé questi contenuti esteriorizzati e integrarli nella personalità individuale; ciò 
significa che la dimensione inconscia del gruppo o psiche collettiva può essere 
considerata “la corrente vitale fondamentale da cui deriva tutto ci che pertiene 
all’Io e alla coscienza” (Neumann, ibidem). 

Il fatto che il sogno di gruppo esprima non tanto i desideri di chi lo ha raccon-
tato ma piuttosto quello di un altro componente o del gruppo come un tutto, se-
condo un processo di delega che dissolve i contenimenti individuali, porta come 
conseguenza che il contenuto onirico di gruppo possa essere meno strutturato o 
più arcaico di quello dei sogni individuali, e che si riferisca a età più antiche di 
quelle della psicoanalisi personale. Si tratta di sogni archetipici (Zanasi e Ciani, 
1995), identificabili come tali per la presenza di motivi mitologici, religiosi, al-
chemici, teriomorfi; lontani dagli eventi quotidiani e caratterizzati dalla intensità 
degli affetti ad essi associati. Essi corrispondono al livello della “matrice primor-
diale” proposta da Foulkes. 

Il concetto di matrice occupa un posto centrale nella teoria gruppoanalitica e 
si riferisce alla struttura comune di gruppo creata dalla somma delle strutture in-
terattive individuali con le parole di Foulkes (ibidem) possiamo definire la matrix 
come “... la rete ipotetica di comunicazione e relazione in un dato gruppo. È il 
terreno comune condiviso che alla fine determina la comprensione e il significato 
di tutti gli eventi e su cui si fondano tutte le comunicazioni e le interpretazioni 
verbali e nonverbali ... La matrice può essere pensata come una rete allo stesso 
modo in cui il cervello è una rete di fibre e cellule che insieme formano una unità 
complessa. All’interno di questa rete l’individuo può essere concepito come un 
punto nodale”. 

La matrice è primariamente un’esperienza: quando delle persone interagisco-
no in un gruppo, qualcosa di più e di diverso emerge rispetto a quanto ci sarem-
mo aspettati dalla semplice somma delle parti. 

La matrice di un gruppo è costituita dalla “cultura” e dalla storia dei singoli 

I sogni come tramite tra la psice individuale e quella collettiva



 1 - 202070 Jung nei Gruppi

membri e dal fatto che il linguaggio è il veicolo comune per il loro agire nel grup-
po: il linguaggio impone modelli di pensiero e di sensazioni. 

Qualcuno offre il contenuto del suo mondo interiore, lo mostra senza scari-
carlo sugli altri; questo consente una gran ricchezza di “nutrimento” per pensieri, 
fantasie, risonanza con altre persone, rispecchiamento degli altri, che va al di là 
dei confini. 

Questi aspetti facilitatori delle dinamiche gruppali sono legate alla riserva di 
rappresentazioni oggettuali del gruppo, che, attraverso le proiezioni, le identifica-
zioni proiettive, gli spostamenti, le scissioni, ecc. sono esteriorizzate dal proprio 
mondo interno individuale sugli altri membri del gruppo o sul gruppo come og-
getto interno. 

La matrice, essendo la base, l’atmosfera e la sorgente primaria dell’attività del 
gruppo, racchiude anche gli elementi primari esistenziali e culturali dell’umanità. 

A questo livello, arcaico o primordiale, corrispondente all’inconscio collettivo 
junghiano, si situa la matrice di base, che è la pietra angolare della nostra esistenza 
collettiva, ed emergono temi che sono quelli dell’intera umanità, con la polarità 
degli opposti di odio e amore, vita e morte, integrazione e deintegrazione. 

La formazione della matrice è legata all’intensità dei movimenti regressivi che 
si attivano nel processo di gruppo, e, attraverso l’affievolimento del senso di iden-
tità, rendono possibile la costruzione di un temenos in cui esperire senza pericolo, 
immersi in una sorta di participation mystique, il contatto con gli aspetti più arcai-
ci e, a volte, spaventosi dell’inconscio collettivo (Zanasi et al. 1995). 

Dalla prospettiva del gruppo il sogno consente di esplorare emozioni profon-
de e nascoste, che sono tali non tanto e non solo in riferimento alla vita personale 
dei singoli componenti del gruppo ma esprimono il modo di essere e di sentire 
della collettività in interazione, in modo specifico quello della primordialità di 
ciascuno e di tutti. 

Bibliografia
Bennis, W. G., Shepard, H. A. (1956). A theory of group development. Human Relations, 9, 415-457. 
Foulkes S. H. (1973), The Group as Matrix of the individual mental life. Group Therapy, Eds Wol-

berg and Schwartz, Stratton, New York. 
Jung C. G. (1916), L’Adattamento, in Opere, vol. 7. Bollati Boringhieri, Torino 1991. 
Jung C. G. (1934-1954), Gli archetipi dell’inconscio collettivo, in Opere, vol. 9. 1, Bollati Boringhieri, 

Torino 1992. 
Jung C. G. (1959) Introduzione a Toni Wolff, Studi sulla psicologia di C. G. Jung, in Opere, vol. 10. 

2. Bollati Boringhieri, Torino 1992. 
Neumann E. (1978), Storia delle origini della coscienza, Ubaldini, Roma. 
Usandivaras R. (1985), Foulkes’ Primordiale level in a Clinical Practice. Group Analysis, 19, 2: 113-

124. 
Zanasi M., Ciani N. (1995), Manuale di Gruppoanalisi. Franco Angeli, Milano. 
Zanasi M. (1998) Archetipi e Caos, in Chaos, FractalsModels, a cura di Marsella Guindani. 

Marco Zanasi



1 - 2020 71Jung nei Gruppi

JUNG INCONTRA MORENO: 
RIFLESSIONI ED ESPERIENZE 
A QUATTRO MANI

Wilma Scategni

Riassunto
L’articolo si apre con alcune considerazioni relative a potenziali radici, se non 
comuni, per lo meno affini nel pensiero di Jung e in quello di Moreno, fonda-
tore dello Psicodramma. Questi aspetti vengono ripresi accennando al pensie-
ro socratico relativamente alla maieutica, all’influsso della filosofia di Bergson 
sull’atmosfera culturale che permea lo “spirito del tempo”, sull’anelito volto 
verso la ricerca spirituale e infine sulla “struttura drammatica del sogno” rico-
nosciuta da Jung. Successivamente viene presentata brevemente la biografia di 
Moreno, attraverso alcuni cenni agli episodi più salienti. Dopo alcune riflessioni 
su di una complementarità possibile si torna all’epoca contemporanea, presen-
tando brevemente gli esponenti storici più significativi che in ambito IAAP han-
no lavorato con i gruppi nell’ultimo trentennio. Prende forma così una sorta di 
“mappatura” che evidenzia la diffusione dell’analisi di gruppo ad impostazione 
psicodrammatica sui fondamenti della Psicologia Analitica. Infine l’articolo si 
conclude con un breve “glossario sintetico” di alcuni termini base del pensiero 
junghiano, riformulati in termini “gruppali”. 

Summary
The article opens with some considerations about the potentially common roots 
– or roots that at least are similar – in the thought of Jung and Moreno, the 
founder of Psychodrama. These aspects will be treated with a focus on Socratic 
thought concerning the maieutic method, the influence of the philosophy of 
Bergson, the cultural atmosphere that permeated the “spirit of the times,” the 
yearning for the spiritual search and the “dramatic structure of the dream” rec-
ognized by Jung. Then there is a short biography of Moreno, narrating several 
cogent episodes and then some reflection of how the two potentially comple-
ment each other. Turning to contemporary times, we briefly present some of the 
most significant historical exponents who have worked with groups during the 
last 30 years in the sphere of IAAP. This shapes up as a kind of “mapping” that 
highlights the spread of group analysis with a psychodramatic approach based 
on Analytic Psychology. In conclusion, there is a short “synthetic glossary” of 
some basic terms in Jungian thought reformulated in “group” terms. 

Socrate e la maieutica: un ponte tra due mondi

Moreno fu fondatore di una rivista intitolata “Dai-
mon” che accompagna la nascita e la crescita dello 

Psicodramma, presentandone le basi metodologiche, l’e-
voluzione, i riferimenti teorici e le applicazioni pratiche. 
Lui stesso, nella sua rivista, parlerà di sé come “possedu-
to” da una sorta di “daimon” interno. Non lontano dal 



 1 - 202072 Jung nei Gruppi

pensiero socratico, considera il daimon come qualcosa di insito in ciascun indivi-
duo: funzione dello Psicodramma è offrirgli la possibilità di emergere, di venire 
alla luce ed esprimersi manifestando la propria singolarità. 

Quale carattere assume allora, la funzione del terapeuta? Quest’ultimo sarà 
allora come Socrate nell’utilizzo della tecnica maieutica, un “levatore, un ostetri-
co”, che avrà il compito di portare alla luce l’essenza più autentica riscoprendo 
linguaggi diversi per ciascuno. 

Viene allora spontaneo paragonare questo modo di intendere il “Daimon” in 
grado di esprimersi attraverso un pensiero creativo individuale, al concetto jun-
ghiano di individuazione. 

Anche qui ritroviamo la visione del terapeuta come “ostetrico”, nel favorire il 
venire alla luce di contenuti inconsci, permettendone l’ elaborazione. 

Altri ponti “significativi” tra le due forme di pensiero sono: Il pensiero di 
Bergson attraverso il concetto della “forza vitale creatrice” e “l’anelito religioso”, 
che pervade l’opera di entrambi. 

Sia Jung che Moreno, rappresentarono nella loro epoca una via alternativa 
di ricerca spirituale, in opposizione al positivismo dell’epoca e del pensiero di 
Freud, connesso col rifiuto della religione. Altri aspetti più noti, su cui non mi 
soffermerò per motivi di brevità rimandando il lettore direttamente alle opere di 
Jung in Bibliografia al termine dell’articolo, riguardano la struttura drammatica 
del sogno. 

Moreno e lo psicodramma moreniano
Jacob Levi Moreno visse a Bucarest, a Vienna e negli Stati Uniti. Tutto questo, 

se nella vita gli creò non poche difficoltà, lo facilitò notevolmente nell’apprendere 
l’arte della relazione nei contesti più variegati. 

Fin dalla più tenera età personalità istrionica e vivacissima egli stesso racconta 
la realizzazione del primo psicodramma della sua vita. All’età di 4 anni propose 
di giocare “A Dio e i suoi angeli”, a dei coetanei. A questo scopo radunarono 
sedie impilate sul tavolo, su cui salì per rappresentare la parte di Dio. Ad un certo 
punto però gli amichetti smisero di sostenere le sedie e Moreno cadde a terra. Da 
questa esperienza, trasse successivamente nel tempo una nuova profonda consa-
pevole riflessione, di cui parla nelle sue note autobiografiche: 

 “Il fatto di essere caduto quando i bambini smisero di tenere in piedi le sedie, 
potrebbe avermi impartito la lezione che persino l’essere supremo dipende da 
altri ‘Io ausiliari’” 

Fu questa senz’altro “in nuce”, una profonda riflessione psico-sociologica, che 
ebbe una parte importante nella sua vita e nel suo lavoro. 

Dal ricordo di questa prima esperienza emerse l’idea del terapeuta come de-
miurgo, e la fantasia che lo Psicodramma fosse una sorta di ri-creazione di un 

Wilma Scategni



1 - 2020 73Jung nei Gruppi

mondo a sé, dove tutto era possibile... e che la propria vita poteva essere re-
inventata riguardando la quotidianità attraverso questa nuova forma di consape-
volezza. 

Successivamente diede vita ad un teatro sperimentale di gioco spontaneo nella 
Mysedergasse, vicino all’Opera di Vienna, ove attori dilettanti realizzavano un 
“Giornale vivente”, rappresentando in pubblico i fatti del giorno. 

Più tardi aprì una Clinica Psichiatrica a Beacon, nello stato di New York, il 
cui lavoro era incentrato sulle tecniche catartiche psicodrammatiche. Si occupò 
di progetti di rieducazione di detenuti e di ragazze difficili, ponendo le basi della 
Sociometria. 

Sua moglie, Zerka Moreno ebbe una parte molto significativa sia nelle formu-
lazioni teoriche che nel portare avanti una ricerca comune sullo Psicodramma. 

Alla Salpetrière di Parigi, Moreno aveva fatto la sua prima presentazione del 
metodo psicodrammatico invitato da Lebovici nel 1954. Il metodo psicodramma-
tico era inoltre già stato introdotto in Francia per la terapia infantile nel 1946 da 
Mireille Monod e per la formazione degli adulti da Anne Ancelin Schützenberger. 
Precedentemente, nel corso dell’ultima guerra, i dottori A. Charend, F. Tosquel-
les e M. Millon avevano introdotto la teatro-terapia e lo psicodramma nell’Ospe-
dale Psichiatrico di Saint-Alban (Lozère). 

Jung e Moreno in antitesi: una complementarietà possibile?
Jung e Moreno erano senz’altro personalità in antitesi profondamente diffe-

renti: all’estroversione moreniana e all’applicazione su larga scala del suo metodo 
di lavoro, si contrappone l’interiorità del “processo alchemico” di individuazione. 

L’attenzione junghiana è, da sempre, molto più rivolta al mondo interno, nella 
penombra degli studi analitici, in un’atmosfera riservata e raccolta. Moreno inve-
ce lavora nelle piazze e nelle strade... attraverso “Il teatro vivente”, è impegnato 
attivamente nel sociale, nelle carceri, nelle comunità, nelle interfacce con profon-
di disagi socio esistenziali. 

Ellynor Barz sottolinea nel suo libro “Selbstbegegnung im Spiel” quanto le 
loro personalità fossero diverse e quanto differenti fossero i loro stili di vita. Ag-
giunge anche, che se si fossero conosciuti, non si sarebbero piaciuti affatto. Nel 
corso della loro vita non si conobbero personalmente, né si influenzarono a vi-
cenda. 

Ci vollero infatti il trascorrere del tempo e l’alternarsi di una seconda genera-
zione di Psicologi Analisti, prima che un’interazione sia teorica che esperienziale 
prendesse forma in modo più definito. 

La tecnica psicodrammatica e i riferimenti teorici ad essa relativa furono infat-
ti introdotti successivamente in ambito junghiano, a partire all’incirca dagli anni 
’70-80 attraverso differenti sfumature e rielaborazioni... Attraverso la formazione 

Jung incontra Moreno



 1 - 202074 Jung nei Gruppi

con Jean e Janine Lemoine e con Anne Ancelin Shutzemberger in Francia, Dean 
e Doreen Eleftery in Nord Europa, Dalmiro Bustos e altri in Argentina presero 
forma correnti psicodrammatiche influenzate o addirittura profondamente in-
trecciate con il pensiero di Jung. Tra la prima generazione di psicodrammatisti 
ad orientamento junghiano, ricordiamo in Italia Giulio Gasca (che ha formulato 
approfondite ipotesi teoriche relative ai “ruoli” ) e Santuzza Papa (Lemoine), in 
area svizzero-tedesca Ellynor ed Helmuth Barz (Eleftery) su cui torneremo in 
seguito e Carlos Maria Menegazzo in Argentina (Bustos). 

Questi primi psicodrammatisti, insieme immagino a molti altri che non ho 
avuto modo di conoscere, hanno creato nuovi ponti in grado di rivelare una com-
plementarietà tra il pensiero junghiano e lo Psicodramma, in cui l’impostazione 
analitica ha preso forme sempre più rilevanti. 

In questo modo lo stile, diverso per ciascuno, ha creato molteplici linguaggi, 
differenti modalità di lavoro, nuovi sentieri, nuove ricerche e aree di intervento, 
attraverso differenti contaminazioni creative. 

Quanto all’interazione diretta tra Jung (1875- 1961) e Moreno (1889-1974) 
si hanno poche notizie, sebbene entrambi vivessero in una medesima atmosfera 
culturale, anche se relativamente distanti. 

Non esiste alcuna fonte relativa ad una conoscenza diretta di Moreno o delle 
sue opere da parte di Jung. Tuttavia, alcune notizie si hanno a proposito del suo 
pensiero sui gruppi e sulla sua evoluzione nel corso del tempo. 

In una prima fase Jung sosteneva che il gruppo poteva favorire la perdita del 
senso di responsabilità, alimentare la dipendenza, l’imitazione e la suggestionabi-
lità e inoltre influiva negativamente sulla strutturazione dell’Io, favorendone un 
indebolimento se non addirittura una eccessiva perdita di difese. 

Successivamente invece, una lettera scritta il 26/1/1955 ad Hans Hilling dallo 
stesso Jung, testimonia un’evoluzione positiva del suo pensiero sul tema. Hans 
Hilling era uno psicoterapeuta di Los Angeles, a cui Jung parlò della fondazione 
del gruppo facente capo al Circolo Psicologico di Zurigo, la cui evoluzione posi-
tiva probabilmente lo influenzò non poco. Proprio a proposito di questo contesto 
Jung ribadì, al termine di quella stessa lettera, l’importanza sia degli incontri, sia 
dei gruppi di ricerca, che della terapia di gruppo. 

Il percorso individuativo e l’adattamento alla collettività furono da lui identifi-
cati facce di una medesima medaglia: una coppia di opposti che il lavoro analitico 
porta ad armonizzare affrontandone le difficoltà. 

Sottolineò inoltre i possibili limiti di entrambi gli approcci. Secondo il suo 
pensiero la terapia di gruppo poteva rappresentare una sorta di limitazione da 
parte del collettivo per l’individuazione del singolo; al contrario la terapia indivi-
duale correva il rischio di trascurare e rendere più difficile l’adattamento sociale. 
Riconosceva quindi l’importanza di una possibile complementarietà tra le due 
terapie. 

Wilma Scategni



1 - 2020 75Jung nei Gruppi

Dal canto suo Moreno invece conosceva Jung, se non personalmente, per lo 
meno attraverso alcune sue opere. Pur riconoscendo a Jung il merito di aver sot-
tolineato l’importanza dell’esistenza di un substrato psichico comune a tutti gli 
uomini quale l’inconscio collettivo, gli rimproverò tuttavia di non calare più con-
cretamente questa consapevolezza nella realtà concreta, anche sociale, attraverso 
la creazione di gruppi terapeutici. 

Tornando alla nostra epoca contemporanea
Per parlare di gruppi in ambito junghiano, della loro storia e dello “stato 

dell’arte” nella realtà del nostro tempo, mi sembra importante anticipare che, al 
fondo dell’articolo, seguirà un’ “appendice”. Qui saranno ripresi alcuni concetti 
chiave, a cui rimando il lettore. A mio avviso, le varie voci, rappresentano altret-
tante “teste di ponte” tra il pensiero junghiano e il lavoro con i gruppi. Questi 
temi che abbozzo potrebbero essere, per chi lo desidera, un riferimento e un 
punto di partenza, su cui tornare in seguito, ciascuno “a suo modo”, prestando 
attenzione a ciò che gli stessi evocano in loro. Potrebbero cosi emergere pensieri 
nuovi… “a più voci”... sotto forma di riflessioni, ricordi, frammenti di esperienza 
clinica… frasi di Jung… sogni… Potremmo rivisitare insieme in un ‘ottica “grup-
pale” la nostra esperienza personale e professionale, nell’attraversare percorsi 
junghiani. Ciò che emerge potrebbe essere coniugato nei nostri mille possibili 
linguaggi, che sono, senza ombra di dubbio, la nostra ineguagliabile ricchezza. È, 
in fondo, anche ciò che facciamo da anni, lavorando su ciò che Jung ci ha propo-
sto: un lavoro a più voci, in una prospettiva “gruppale” appunto, mantenendo la 
propria individualità di pensiero. In fondo il reale scopo del lavoro con i gruppi 
consiste proprio nel favorire gli incontri, le intersezioni, le contaminazioni creati-
ve, preservando la propria singolarità. 

Seguirà, una sorta di mappatura, che potrà aiutare il lettore ad orientarsi sull’e-
voluzione dello Psicodramma sui fondamenti della Psicologia Analitica. Lascerò 
inoltre ai colleghi più esperti di me nell’ambito della Gruppo-Analisi, il compito 
di illustrare e spiegare il pensiero di Foulkes, Bion, e delle altre importanti cor-
renti del contesto Gruppo Analitico in area junghiana, ricostruendone una analo-
ga mappatura. Riccardo Mondo in primis, Giusi Porzio e altri... non mancano di 
rappresentare nel mondo contemporaneo, queste correnti di pensiero nell’ambi-
to della nostra Associazione. 

Gli Analisti junghiani del nostro tempo e lo Psicodramma 
Mi limiterò in questo excursus per motivi di brevità ai soli Psicodrammatisti 

“storici” di area junghiana prevalentemente appartenenti all’area IAAP e limi-
trofe, approfondendo qualche notizia unicamente su quelli già “attivi” verso la 

Jung incontra Moreno



 1 - 202076 Jung nei Gruppi

fine degli anni ’80, scusandomi con le nuove generazioni. Il lavoro sarebbe infatti 
risultato troppo vasto disperdendosi in mille rivoli. 

Mi limiterò a citare, tra questi, quelli di maggior rilievo attivi all’interno dell’a-
rea IAAP: Davide Favero, Angela Sordano, Laura Stradella, Stefano Cavalitto, 
Alda Marini, Elvira Valente, Carlo Ruffino, Andre Calvi e altri che avrò al mo-
mento dimenticato... scusandomi. 

Helmuth Barz: Lo Psicodramma sui Fondamenti della Psicologia Analitica /La 
funzione trascendente

Helmuth Barz, Medico Psichiatra, è stato per diversi mandati Presidente del-
lo Jung Institut di Zurigo. È stato il primo ad introdurre nei convegni IAAP lo 
Psicodramma con una esaustiva presentazione del suo metodo di lavoro nel XII 
Convegno IAAP di Chicago nel 1992. Alcuni anni prima aveva ondato insieme 
alla moglie Ellynor l’ Istituto di Psicodramma sui fondamenti della Psicologia 
Analitica di Zumikon ed è stato Founding Member della FEPTO (Federation 
European Psychodrama Traninig Organization ) nel 1996, partecipando ai lavori 
preliminari alla fondazione fin dal 1993. 

Entrambi si erano formati con Dean e DoreenEleftery, allievi “storici” di Ja-
cob Moreno. Il lavoro di ricerca di Helmuth Barz si è soprattutto focalizzato sulla 
Funzione trascendente in Psychodrama e sul lavoro sul sogno. 

Ellynor Barz e l’abbecedario dello Psicodramma junghiano 
Di origine polacca, è stata per diversi mandati membro del Curatorium dello 

Jung Institut di Zurigo. È stata co-fondatrice sia dello Psychodrama Institut di 
Zumikon con Hemuth Barz, che della già citata FEPTO. Ha pubblicato un testo 
che rappresenta una sorta di “guida” per gli Psicodrammatisti, approfondendo i 
concetti base della Psicologia Analitica rivisti un un’ ottica gruppale e psicodram-
matica. Entrambe i coniugi Barz hanno lavorato moltissimo per la diffusione e la 
ricerca dello Psicodramma sulle basi della Psicologia Analitica nell’Est Europa. 
Insieme al marito Helmuth Barz ha sviluppato una forma singolare di Psicodram-
ma focalizzato sulla strettissima collaborazione complementare tra “Direttore” 
ed “io Ausiliario” con funzioni di co-terapeuta, che doppia e segue il protagonista 
nell’arco dell’intera sessione

 
Chantal Nève e il Genogramma Paesaggistico

Chantal Nève è membro dell’Associazione IAAP del Belgio, e Socia Fondatri-
ce della FEPTO, di cui è membro del Board fin dal 1996. Si è formata nell’ambito 
dello Psicodramma Analitico con Anne Ancelin Schützenberger, storica allieva 
di Moreno. Chantal Nève prosegue una sua ricerca sul tema delle costellazioni 
familiari. La sua attenzione è focalizzata sugli influssi trans generazionali nella 

Wilma Scategni



1 - 2020 77Jung nei Gruppi

formazione della struttura psichica dell’individuo, in relazione al presente e al 
passato. Ha definito il suo lavoro “Genogramma paesaggistico”. Utilizza accanto 
alle immagini corporee create nelle drammatizzazioni, colori e pennelli per una 
parte grafica. 

Peter Tatham e la Social Dreaming Matrix
Peter Tatham è stato il primo ad inserire nei convegni IAAP il “Social Drea-

ming” sotto forma di “on going grupp” (gruppo che si svolge continuativamente 
tutte le mattine tra le 8 e le 9 del mattino per cogliere “gli echi notturni” del 
convegno sotto forma di sogni condivisi raccontati al gruppo). Dal XII Convegno 
IAAP di Zurigo del 1995, in cui Peter Thatham ha introdotto il tema, il Social 
Dreaming si tiene regolarmente ogni mattino ad ogni convegno IAAP. Oltre alla 
formazione junghiana ha effettuato una formazione sull’utilizzo del Social Drea-
ming” con il creatore “storico” della tecnica stessa: Gordon Lawrence, analista di 
matrice freudiana. Ha pubblicato sul tema diversi articoli, di cui alcuni sono stati 
tradotti in Italiano.

Peter Elting tra Psicodrama e arte Terapia
Originale e molto interessante è stato il lavoro di Peter Elting, Analista IAAP 

e pittore, allievo della Scuola dei Barz. Annualmente teneva in Toscana a Monte-
riolo un seminario residenziale di Dream Enactment, approfondendo in gruppo 
i temi dei sogni attraverso lo psicodramma. Dal 2001 al 2005, a partire dal XV 
Convegno IAAP di Cambridge (2001), ha organizzato e coordinato un gruppo 
di ricerca a Monteriolo, al fine di portare lavori sul tema dei gruppi e della Psi-
cologia Analitica al XVI Convegno IAAP di Barcellona (2004) e ai successivi. 
Purtroppo una scomparsa improvvisa ha bruscamente interrotto il suo lavoro. 

John Hill e il lavoro sulle fiabe
John Hill, Irlandese di origine e Didatta dello Jung Institut di Zurigo, ha foca-

lizzato la sua ricerca sulla drammatizzazione delle fiabe attraverso seminari resi-
denziali, prendendo spunti dagli scritti di M. Luise Von Franz. 

Il suo lavoro si svolge attraverso l’interpretazione psico drammatica di mo-
menti essenziali nella trama di alcune fiabe, che vengono precedentemente conse-
gnate a piccoli gruppi di lavoro. 

Queste vengono “messe in scena” di fronte al gruppo più ampio e, successi-
vamente, dalle emozioni emerse nel corso della rappresentazione, vengono poi 
approfondite tematiche individuali di alcuni componenti del gruppo stesso, con-
notate dai momenti più intensi di partecipazione emotiva. 

Jung incontra Moreno



 1 - 202078 Jung nei Gruppi

Leo Giesen
Olandese di origine indonesiana lavorava in gruppo attraverso diverse conta-

minazioni dello Psicodramma con altre tecniche. I suoi riferimenti teorici, oltre 
ovviamente al pensiero junghiano, erano sia lo Psicodramma che la Gruppo-Ana-
lisi. Leo Giesn è stato il primo a promuovere all’interno del Convegno Di Cam-
bridge del 2001 (XVI Convegno IAAP) la creazione di una rete che connettesse 
al loro interno gli analisti junghiani che lavoravano anche con i gruppi. Purtroppo 
è precocemente scomparso pochi anno dopo in modo improvviso. 

Peter Schellenbaum
Un altro filone importante è stato sviluppato nell’area zurighese e a Locarno 

da Peter Schellenbaum, per diversi mandati membro del Curatoriu dello Jung 
Institut di Zurigo. Schellenbaum ha coniugato lo psicodramma sulla base della 
Psicologia Amalitica con la bioenergetica, che riguarda più propriamente la di-
mensione corporea e le tensioni muscolari nel trattenimento delle emozioni. La 
sua ricerca si è inoltre rivolta alla manifestazione della Funzione Trascendente nei 
gruppi e sul suo influsso sulle manifestazioni corporee. Ha fondato l’Istituto di 
Psico-energetica e organizzato gruppi di formazione continuativi, che ha conti-
nuato a condurre nel Ticino fino a pochi giorni prima della sua scomparsa, 

Glossario sintetico tra Gruppi e Psicologia analitica
Ecco in sintesi i temi del pensiero junghiano che mi sembra importante ripro-

porre secondo una lettura espressa in un linguaggio che definirei ad “orientamen-
to gruppale”, senza riferimenti specifici relativamente alle matrici. 
1. 	L’immagine su cui Jung torna spesso della poliedricità della Psiche.
	 Lo specchio a più facce rappresentato dal gruppo.
2. 	La Psiche come “abitata” da numerosi “complessi ideo affettivi”, a volte in 

comunicazione più o meno parziale con la coscienza e a volte del tutto “auto-
nomi”. 

	 I componenti del gruppo con cui si può o meno entrare in relazione in grado 
diverso.

3. 	L’io cosciente, o il “complesso dell’Io” come complesso principale a cui gli 
altri si riferiscono (o almeno ci provano).

	 L’analista di gruppo come riferimento e “garante” della coesione del gruppo stes-
so.

4. 	La polarità della psiche in cui coesistono elementi in antitesi. 
	 Le polarità opposte presenti e coesistenti all’interno di un gruppo. 
5. 	L’azione della Funzione Trascendente nel riequilibrare i contenuti della co-

scienza attraverso un continuo riallineamento dei suoi contenuti sull’asse Io-
Sé, integrando almeno parzialmente quelli inconsci che emergono.

Wilma Scategni



1 - 2020 79Jung nei Gruppi

L’azione-guida della Funzione Trascendente attraverso l’interazione dell’incon-
scio dell’analista, con quello dei singoli partecipanti, degli stessi tra loro e del 
gruppo nel suo insieme. 

6. Il “processo individuativo” che rappresenta la manifestazione della stessa
Funzione Trascendente all’interno della psiche nel facilitare l’emergere spon-
taneo di contenuti simbolici indirizzati verso l’asse Io Sé.
La direzione dell’ “energia psichica” che circola nel gruppo e la finalità che per-
segue spontaneamente. Si manifesta nel costellare i contenuti emergenti sul me-
desimo asse Io Sé in grado di ridefinire continuamente l’identità, la storia e la
finalità del gruppo stesso e dei singoli individui al suo interno.

7. La messa fuoco dei momenti di “manifestazione del “Sé” come totalità, com-
pletezza, ri-armonizzazione almeno temporanea di opposti in conflitto all’in-
terno della mente.
Momenti di insight, che permettono, almeno momentaneamente la percezione
del gruppo come totalità, coesistenza, ricchezza e restituzione di senso.

Bibliografia
Ancelin-Schützemberger A. (2008), Lo psicodramma, Di Renzo Editore, Roma. 
Barz E. (2003), Lo Psicodramma come gioco in Anamorphosis, da Selbstbegegnung im Spiel, Kreuz verlag, Zu-

rich Anno 1, numero 1, Ananke, Torino. 
Barz E. (2005), Riflessioni sul tema Persona Ombra da E. Barz (1988) Selbstbegegnung im Spiel, Kreuz verlag, 

Zurich Lo Psicodramma come gioco in Anamorphosis, Anno 3, numero 3, Ananke, Torino. 
Barz E. (2013), Riflessioni sul tema “Anima-Animus” da E Barz. (1988) Selbstbegegnung im Spiel, Kreuz verlag, 

Zurich, Lo Psicodramma come gioco in Anamorphosis, Anno 11, numero 11, Ananke, Torino. 
Barz E. (1988), Selbstbegegnung im Spiel, Kreuz verlag, Zurich. 
Barz H. (2006), La funzione Trascendente e lo Psicodramma in Anamorphosis, Anno 5, numero 5, Ananke, 

Torino. 
Barz H. (2007), Psicodramma e Sogno in Anamorphosis, Anno 6, numero 6, Ananke, Torino. 
Gasca G., Gasseau M. (1991), Lo Psicodramma Junghiano, Boringhieri,, Torino 1991. 
Helting P. (2006), L’Io dedicato ausiliario nello Psicodramma centrato sul protagonista, in Anamorphosis, Anno 

4, numero 4, Ananke, Torino. 
Hill J (2009), Interpretazione dei sogni e Role Playing improvvisati, in Gasseau M e Bernardini R. Il sogno /Dalla 

Psicologia Analitica allo Psicodramma Junghiano, Franco Angeli, Roma. 
Jung C. G. (1976), L’essenza dei sogni, Opere vol. VIII, Boringhieri, Torino. 
Jung C. G. (1976), Considerazioni sulla psicologia del sogno, Opere vol. VIII, Boringhieri, Torino. 
Leutz G. (1999), Rappresentare la vita (Titolo originale “Mettre sa vie en scène”, Parigi 1985). 
Moreno J. L. (1985), Manuale di psicodramma, Astrolabio, Roma. 
Nève C. (2009), Il trans generazionale, specchio della psiche in Gasseau M. e Bernardini R. Il sogno / Dalla Psico-

logia Analitica allo Psicodramma Junghiano, Franco Angeli, Roma. 
Scategni W. (1994), Das Psychodrama zwischen archetypischen und alltaglicher erfahrungswelt, Walter, Solothurn 

und Dusseldorf / Trad It. 1996 Psicodramma/ Spazio e tempo dell’anima, Red. Como; Trad Ingl (2003) Psy-
chodrama, Archetypal images of individuatrion, Routledge, London. 

Tatham P. (2004), Andando al cuore dell’argomento in Anamorphosis, Anno 2, numero 2, Ananke, Torino. 
Tatham P. (2001), La matrice di sogno sociale in Gordon Lawrence W., Social Dreaming /La funzione sociale del 

sogno, Borla, Roma. 

Jung incontra Moreno





1 - 2020 81Jung nei Gruppi

AL DI LÀ DEL POTERE: 
LA SUPERVISIONE DI GRUPPO CON 
OSSERVATORE

Lino Ancona, Livia Di Stefano, 
Caterina Vezzoli

Riassunto
Il nostro lavoro nasce dall’esperienza biennale con un gruppo di supervisione di 
candidati analisti del nostro Istituto. Esamineremo i temi del potere implicati in 
ogni formazione e, oltre all’analisi del transfert e controtransfert, proporremo 
un modello di gruppo con osservatore che mira a coinvolgere gli allievi in un 
processo relazionale che possiamo riassumere come “permesso di narrare”: una 
dimensione interpersonale che mira a distribuire il potere su tutti i membri del 
gruppo stesso. Abbiamo considerato che nella supervisione di gruppo il proces-
so parallelo inerente la dinamica analista-paziente-supervisore è ulteriormente 
complicata dalle emozioni, spesso polarizzate, degli opposti che nel gruppo 
sono rappresentate. L’osservazione di questa dimensione è molto importante 
nella formazione analitica in quanto offre, all’analista futuro, la possibilità di 
scoprire la dinamica multiforme della relazione analitica mettendo in discus-
sione e fidandosi dei propri stili emergenti come individui e analisti. In questo 
contesto, abbiamo chiesto agli analisti in formazione di osservare le emozioni 
che verificavano nel gruppo durante il processo di supervisione. L’ obiettivo 
finale dell’ osservazione delle dinamiche reciproche degli individui e del gruppo 
in termini di conoscenza individuale, conoscenza comune, conoscenza implici-
ta è stato quello di spostare i problemi di potere in favore di una conoscenza 
distribuita. 

Summary
Our paper will relate on the experience run for two years with a supervision 
group of trainees of our Institute. We will examine the issues of power involved 
in any training and, beyond the analysis of transference and countertransferen-
ce, we will propose a model of group with observer, that aims to involve the trai-
nees in a relational process that we can summarize as “permission to narrate”. 
This is an interpersonal dimension that aims at structuring the distribution of 
powerto the all member of the group. We considered that in group supervision 
the parallel process inherent at the dynamic analyst-patient-supervisor is fur-
ther complicated by the often polarized emotions of the opposites that in the 
group are represented. The observation of this dynamic is very important in the 
analytic training as it offers, to the future analyst, the possibility to discover the 
multifaceted dynamic of the analytic relationship by questioning and trusting 
their emergent styles as individual and analyst. In this context, we have asked 
to our trainees to observe the emotions that did take place in the supervision 
group. 

The final aim of observing the dynamics inter played by the individuals 
and the group in terms of individual knowledge, common knowledge, ta-
cit knowledge was that ofchanged the power issues, reaching a distributed 
knowledge. 



 1 - 202082 Jung nei Gruppi

Introduzione

La supervisione è una questione complessa in quanto legata alla trasmissione 
delle conoscenze analitiche che non riguardano i fatti, o esclusivamente i fat-

ti, bensì la partecipazione personale, l’immaginazione e i valori. Ci si riferisce non 
a valori assoluti, ma a valori umani o umanistici in cui diviene centrale la libertà 
di pensiero, nel senso che non possiamo essere rigidamente ancorati alle nostre 
convinzioni e teorie. Nel processo di supervisione c’è uno spazio liminale in cui 
analisti e partecipanti hanno la possibilità di osservare lo svolgersi degli eventi 
senza giudicare ma lasciando che emerga un significato; questo spazio liminale è 
quello che indicheremo come “processo parallelo” 1. 

In questo lavoro chiariremo come si è sviluppata la nostra ricerca, le tante 
domande irrisolte e le poche risposte che siamo riusciti a darci. 

Supervisione
La prassi della supervisione è il mezzo che nelle scuole di psicoterapia analitica 

viene usato per insegnare e aiutare il supervisionato a leggere la dinamica impli-
cita dei pazienti oltre che la propria. Nel processo parallelo che si svolge nella 
sessione di supervisione, riconoscendo le proprie reazioni inconsce al materiale 
presentato, la coppia supervisore-supervisionato trascende i fatti e si avvicina ad 
una dimensione di co-creazione del significato. 

L’esperienza ci ha mostrato che abbiamo imparato da quasi tutti i supervisori 
con cui abbiamo lavorato; di solito ci sono piaciuti i loro diversi approcci, abbia-
mo spesso desiderato di diventare come loro, soprattutto all’inizio per poi, col 
tempo, capire che il vero aiuto è stato quello di trovare il proprio specifico e unico 
modo di lavorare. Illuminante è la pagina in cui Jung (1922), afferma: 

… il poeta, che apparentemente crea coscientemente e spontaneamente da se stes-
so, e crea solo ciò che vuol creare, è invece, nonostante la sua consapevolezza, 
talmente preso dall’impulso creativo, da non essere consapevole di una volontà 
“aliena”, così come il poeta appartenente all’altro tipo non può riconoscere come 
sua la sua volontà nell’ispirazione apparentemente estranea, nonostante sia la ma-
nifestazione della voce del suo sé. In tal modo la convinzione dell’incondizionata 
libertà della sua creazione non sarebbe che un’illusione della sua coscienza: crede 
di nuotare, quando invece è una corrente invisibile che lo porta avanti 2. 

Dobbiamo accettare che sia nella supervisione che nell’analisi siamo condotti 
dall’inconscio, il nostro compito è quello di “articolare l’alieno”. Nella super-

1  Ci si riferisce alla concettualizzazione di Searles (1955) che si riferisce al “processo di riflessione” inconscia a 
livello interpersonale che si manifesta nel rapporto supervisore-supervisionato, da intendere come un tentativo 
del supervisionato di comunicare al supervisore in modo inconscio qual è il problema terapeutico. 
2  Questa citazione è stata tradotta dagli autori a partire dal testo inglese contenuto nel volume 10, 1 dei 
Collected Works (pag. 237). 

Ancona - Di Stefano - Vezzoli



1 - 2020 83Jung nei Gruppi

visione di gruppo la presenza nella seduta di sé multipli, la loro comunicazione 
implicita ed esplicita amplificano la “volontà aliena”, veicolata dall’inconscio dei 
partecipanti, portando all’emergere di significati declinati non solo individual-
mente ma come amplificazione della psiche di gruppo. Non un significato asso-
luto ma un significato parziale in quanto il processo di articolazione della volontà 
“aliena”, che altro non è che la manifestazione inconscia del campo psicoide si 
trova in primo piano a determinare progressioni e regressioni di contenuti ed 
eventi che trasportano il gruppo verso l’emergere del significato o del terzo non 
dato. 

Il Gruppo e perché il permesso di narrare è importante. 
Il libro che ci ha incoraggiato ad avviare la ricerca sulla supervisione di gruppo 

con un osservatore è stato “Il permesso di narrare” di Martin Weegmann (2016). 
Alcune delle sue riflessioni critiche che riguardavano il potere e come esserne 
consapevoli nella cultura psicoanalitica, sono state particolarmente importanti 
anche per noi. L’Analisi di Gruppo era uno dei nostri interessi e in momenti 
diversi, e con diverso coinvolgimento eravamo entrati in contatto con la sua me-
todologia con vantaggi proficui. Il titolo di Weegman parafrasava l’articolo di Spi-
vak del 1988 dal titolo “Può il subalterno parlare”, in cui l’autrice mostrava come 
nel colonialismo, gli intellettuali “progressisti”, per ragioni narcisistiche sostenute 
dalla superiorità della cultura dominante, invece di comprendere o almeno ri-
spettare le culture e le credenze dei nativi (e utilizzando argomenti pretestuosi), 
hanno scavalcato le tradizioni millenarie dei paesi conquistati presupponendo 
di sapere cosa fosse buono per gli stessi definiti “subalterni”. Chiaramente, non 
consideriamo i nostri candidati analisti come appartenenti ad una cultura subal-
terna e lavoriamo con loro sulle classiche linee di comprensione del transfert e del 
controtransfert, così come sul processo parallelo che si svolge nella sessione di su-
pervisione in quanto specchio degli aspetti inconsci che si verificano nelle sedute. 
Tuttavia, idealmente supportiamo i nostri allievi in formazione nel loro percorso 
per diventare analisti in modo tale che ogni candidato possa sempre idealmente 
generare la propria visione sul lavoro clinico e teorico con il suo paziente. La 
questione del rispetto e del dialogo con l’altro è stata cruciale per noi, insieme al 
desiderio di creare le condizioni affinché i colleghi in formazione potessero trova-
re un proprio modo di essere analisti. Abbiamo cercato in molte direzioni diverse 
per trovare un modello che potesse darci uno strumento di comprensione: 

A) Abbiamo scelto di essere tre analisti con tre diversi stili, storie, formazione 
e anche età per poter rappresentare modelli diversi senza essere necessariamente 
antagonisti tra di noi; e pur condividendo un profondo rispetto reciproco non 
abbiamo avuto paura di discutere a proposito dei nostri diversi approcci emer-
genti come delle differenti tipologie psicologiche. Così, a proposito delle diverse 

Al di là del potere: la supervisione di gruppo con osservatore



 1 - 202084 Jung nei Gruppi

tipologie dei supervisori, sarà evidenziato come abbiano contribuito ad ampliare 
il significato dei rapporti, rispettando le credenze e gli atteggiamenti individuali 
dei candidati. 

B) Abbiamo cercato di introdurre nel gruppo l’idea della distribuzione della co-
noscenza che colloca quest’ultima non solo all’interno della mente ma anche all’e-
sterno, nel campo che comprende l’esterno e l’interno. Tale concettualizzazione ci 
sembrava importante in relazione al problema della limitazione del potere e che, 
almeno in teoria, potesse disinvestire l’analista del proprio potere in favore del sog-
getto “interpellato” della supervisione. Il riferimento qui è a Louis Althusser (1976) 
e alla sua funzione d’interpellanza che fa dell’individuo concreto un soggetto. 

C) Abbiamo stimolato nei candidati la libertà espressiva e, così facendo, li 
abbiamo accolti e riconosciuti come analisti in formazione che possono avere un 
proprio modo di esprimersi. Ma, come sappiamo dalla critica che Judith Butler fa 
ad Althusser, il rischio è quello di creare una costruzione sociale che può giungere 
fino ad imprigionare il soggetto. Infatti, in quanto “vecchi” analisti con uno spe-
cifico sapere che viene largamente riconosciuto istituzionalmente, siamo in una 
posizione di potere, e per quanto cerchiamo di essere aperti e democratici nella 
nostra supervisione di gruppo, i candidati ci vedono non come parte del gruppo 
ma come superiori. La nostra accoglienza è comunque intrisa di potere, allora il 
problema da affrontare è come rendere ciò evidente. 

D) Dato come presupposto che la questione del potere è inevitabile, ci siamo 
domandati se fosse almeno possibile cercare di cambiare il nostro posizionamen-
to nel gruppo. Certamente in un gruppo la disposizione dei diversi partecipanti 
è fondamentale così, al fine di poter almeno formalmente cambiare la disposizio-
ne di tutti i partecipanti, ivi compresi gli analisti senior, abbiamo stabilito che il 
gruppo di supervisione avrebbe avuto un osservatore. I partecipanti si sono alter-
nati nell’osservazione del gruppo in un’atmosfera in cui, rinunciando alla classica 
interpretazione dei conduttori, sono stati, invece, esortati ad essere consapevoli 
delle dinamiche gruppali, lasciando all’osservatore il compito di individuare i di-
versi eventi che emergevano e andavano strutturando il gruppo stesso. 

L’Osservatore nel Gruppo
La presenza dell’osservatore è stata importante per tenere in considerazione la 

complessità dell’intera dinamica del gruppo, non solo dei contenuti discussi nella 
sessione ma anche di quelli non verbali e non dichiarati. La narrazione diviene, 
così, una co-costruzione che coinvolge metafore, fantasie consce e inconsce, ri-
cordi, simboli, diversi stili, ma soprattutto tiene in considerazione il non verbale. 
Quest’ultimo ci interessa particolarmente perché veicolo di un significato profon-
do che affiora o emerge dai primitivi strati della psiche. L’inconscio degli analisti 
è naturalmente parte della dinamica di gruppo e non può essere sottovalutato, 

Ancona - Di Stefano - Vezzoli



1 - 2020 85Jung nei Gruppi

ma abbiamo voluto offrire ai nostri candidati l’esperienza di un gruppo in cui 
il potere fosse distribuito tra i membri e anche se gli analisti erano più esperti, 
non erano esterni o superiori all’occhio dell’osservatore: la loro collocazione era, 
infatti, quella di partecipanti al gruppo. La presenza dell’osservatore ha, inol-
tre, concesso il diritto di far emergere approcci discordanti senza l’ambizione 
di trovare la verità ma dialogando con le diverse verità alla ricerca di senso. I 
candidati, inoltre, possono sperimentare le dinamiche emotive e inconsce che si 
svolgono nel processo parallelo del gruppo e che sono amplificazioni di quanto 
avviene nella seduta tra l’analista e il paziente. Il controtransfert del gruppo è, 
in tal senso, un riflesso di qualcosa che ha avuto luogo nella seduta e risuona nel 
gruppo di supervisione. L’osservatore, rilevando la dinamica delle interazioni e 
l’affiorare delle emozioni tra i membri del gruppo è incaricato di riconoscere 
l’emergere dell’imprevisto che potrebbe favorire il processo di comprensione. 
Ri-narrando gli eventi osservati alla fine della sessione, l’osservatore favorisce una 
conoscenza che idealmente è in relazione con quella che Bion (1989) chiama la 
proto-esperienza inconscia e Jung lo stato nascendi delle “strutture psichiche che 
dapprima si sviluppano in modo del tutto inconscio, e che solo dal momento in 
cui giungono alla soglia della coscienza irrompono in essa” (Jung 1922, pag. 349). 
La funzione dell’osservatore è, dunque, quella di testimoniare e registrare i cam-
biamenti emotivi e non verbali che avvengono nel gruppo durante la discussione 
del caso clinico, secondo un modello che garantisce l’uguaglianza del discorso 
lasciando adeguato spazio all’inserimento dell’abaisement du niveau mental e alla 
manifestazione dell’imprevisto. 

L’impostazione del gruppo
Il cerchio delle sedie rappresenta fisicamente un nuovo posizionamento di alto 

valore simbolico. Agli occhi dell’osservatore siamo tutti soggetti allo stesso livello 
che comunicano su un piano di parità. Gli analisti entrano a far parte del processo 
che si sta osservando, il loro ruolo può rimanere autorevole ma non di superiorità 
e la questione sollevata da Butler dell’attribuzione tramite “interpellanza” può 
essere risolta, almeno temporaneamente. Questa questione è particolarmente im-
portante se dobbiamo dare ai nostri candidati l’autorità di raccontare e aiutarli 
ad evolvere nella propria capacità di comprendere la relazione con l’oggetto in 
modo da sviluppare la propria soggettività come analisti. La richiesta di osservare 
le emozioni e il non verbale è particolarmente importante, in quanto è proprio 
da questi che vengono trasmessi gli aspetti impliciti della relazione con l’ogget-
to interiorizzato. La nuova disposizione implica uno spazio dialogico costituito 
dalla molteplicità delle voci in una situazione gruppale che opera come un unico 
soggetto. La molteplicità e le diverse posizioni del sé dei partecipanti aiutano a 
differenziare i soggetti e la loro soggettività, nel senso che la soggettività permette 

Al di là del potere: la supervisione di gruppo con osservatore



 1 - 202086 Jung nei Gruppi

di vedere il soggetto in relazione all’oggetto: nel gruppo non solo incontriamo il 
sé degli altri e la sua relazione con l’oggetto, ma anche il nostro modo di rappor-
tarci con noi stessi. Con l’osservatore, nel corso della sessione, la disposizione 
del detentore del potere migra e viene distribuita verso diversi protagonisti. Il 
candidato che porta il caso ha inizialmente il diritto di avere tutta l’attenzione, 
nel corso della discussione l’attenzione va ai vari partecipanti siano essi assenti 
e presenti nel gruppo. Così nella supervisione di gruppo trovano spazio i futuri 
analisti che lavorano con i bambini e i giovani adulti, insieme ai genitori, i nonni, 
gli insegnanti e tutti gli attori che entrano in scena con tutte le loro ambivalenze 
che si ripercuotono nello spazio gruppale con l’impatto della loro storia perso-
nale. Alla fine della sessione l’osservatore, leggendo le sue osservazioni, rende il 
gruppo consapevole della narrazione che si è andata sviluppando. La restituzione 
è importante perché il gruppo può dire qualcosa di più sulla sua comprensione di 
quelle che erano state le sue emozioni o il suo pensiero implicito, mentre il singo-
lo partecipante può riconoscere le proprie emozioni e trasformarle in sentimento, 
attribuendo significati diversi all’intero scambio espresso nella seduta di gruppo. 

Osservazione di gruppo
Presenteremo la seduta di supervisione in gruppo e l’osservazione di un caso. 
Nella sala ci sono per questa sessione 12 candidati e 3 supervisori; la scelta del 

caso da presentare e dell’osservatore è spontanea e fatta dai candidati3. Abbiamo 
scelto di alternare l’osservazione del gruppo con i nostri commenti che sono in 
un certo senso l’attualizzazione degli aspetti teorici presentati. I nostri commenti 
saranno in corsivo. 

Presenteremo il caso di un bambino di 9 anni che chiameremo B. in terapia da 
7 mesi per balbuzie; dall’anamnesi emerge una familiarità con la balbuzie nella fa-
miglia paterna, mentre gli stadi di sviluppo sono normali. Il racconto del terapeu-
ta inizia con il riferimento alle preoccupazioni dei genitori di B. relative al cambio 
di scuola e prosegue con la focalizzazione sulla presentazione che B. fa di se stesso 
dicendo di essere appassionato di miti, in particolare quelli di Zeus e Colapesce4. 

Nella restituzione l’osservatore commenta come il gruppo si sia attivato nel 
raccontare la storia di Colapesce che non tutti conoscevano. La terapeuta conti-
nua il suo racconto riferendo di aver invitato il bambino a scrivere insieme a lei il 
mito di B. e ad illustrarlo con disegni. 

3  Abbiamo avuto il permesso di utilizzare questo materiale da parte dei candidati e del supervisionato che 
ha presentato il caso, che ha avuto a sua volta il permesso dei genitori, essendo il caso clinico di un soggetto 
minorenne. 
4  È un mito tradizionale siciliano che narra di un ragazzo di nome Nicola, figlio di un pescatore che trascorre 
la maggior parte del suo tempo immerso nel mare profondo, per questo il suo soprannome è: Nicola il pesce, 
Colapesce. Una volta, al suo ritorno dalle profondità marine, raccontò di aver visto che la Sicilia poggiava su 3 
colonne di cui una consumata dal fuoco dell’Etna, era molto vecchia e con fessure visibili. Colapesce decise di 
rimanere sott’acqua, sostenendo la colonna per evitare che l’isola affondasse. 

Ancona - Di Stefano - Vezzoli



1 - 2020 87Jung nei Gruppi

L’osservatore annota che il titolo del disegno è “Paura mostro che diventa altra 
cosa” e che la terapeuta riferisce come le emozioni prevalenti siano state paura e 
rabbia, da lei collegate alla difficoltà nell’espressione delle stesse anche nel rap-
porto terapeutico. 

Mentre il gruppo ascolta in silenzio suona un telefono cellulare e, l’osserva-
tore, rileva il sentimento di frustrazione della terapeuta sia rispetto alla manipo-
lazione dalla madre nei suoi confronti sia rispetto all’ostinazione di B. nel non 
voler affrontare il suo problema di balbuzie che però definisce “i suoi blocchi”. 
Il gruppo continua ad essere silenzioso, forse c’è perplessità, o come riferisce 
l’osservatore è un momento di sospensione come se il gruppo stesse aspettando. 

Come commento alla sospensione potremmo dire che è legata alla preminenza 
della dimensione del pensare. Il bisogno di capire soprattutto all’inizio è una sorta 
di priorità, quindi l’attesa iniziale è legata alla comprensione di ciò che sta accaden-
do, ma al contempo sembra che il gruppo stia aspettando che un altro livello, più 
profondo, possa emergere. 

La notazione successiva dell’osservatore riguarda la proposta del terapeuta 
di condividere un altro disegno di B. ambientato nei fondali marini dal quale si 
può evincere la sua sorprendente conoscenza della vita marina abitata non solo 
da pesci ma anche da vulcani e lava; e mentre il terapista riteneva questo un 
miglioramento rispetto al passato, C. V. 5chiese un approfondimento a tal riguar-
do. A seguito di tale domanda, riferisce l’osservatore, la terapeuta parla del suo 
sentimento di frustrazione nel rapporto con il suo piccolo paziente, perché si 
sentiva incapace di seguire la velocità delle storie da lui raccontate. In particolare 
il gruppo si sofferma sulla storia del Golem e ne è intellettualmente attivato, tanto 
che qualcuno chiede esplicitamente di essersi incuriosito su cosa sia. C. V. e altri 
spiegano allora del Golem, sottolineando la creazione di un doppio che può aiu-
tare a proteggere e sviluppare la vera qualità del Sé. 

Ci è sembrato a tal riguardo che la curiosità intellettuale avesse anche una quali-
tà del sentimento e dell’affetto che si stava attivando intorno al bambino/Golem. Il 
precedente commento di C. V. è forse troppo positivo in quanto il Golem può essere 
considerato anche un’armatura che imprigiona il bambino in un mondo di difese, 
anche se non sembra questo il caso del pazientino. Riflettendo su tale dimensione, ci 
è sembrato invece importante sottolineare come il Golem di B., che emergeva dalla 
dimensione gruppale, avesse a che fare con una “protoforma” dell’individualità e 
che allo stesso tempo rappresentasse un’area protettiva e potenziale di sviluppo. Il 
racconto del Golem e l’interesse per lo stesso da parte del gruppo era certamente 

5  Nel report del gruppo abbiamo scelto di inserire solo le iniziali dei nomi dei tre conduttori. 

Al di là del potere: la supervisione di gruppo con osservatore



 1 - 202088 Jung nei Gruppi

un’amplificazione che metteva in evidenza la funzione sentimento latente nel grup-
po stesso che si era attivata con la domanda e che esprimeva i sentimenti non detti 
presenti nel rapporto tra terapeuta e paziente. 

Infatti, nell’osservazione viene dato rilievo al racconto del terapeuta a pro-
posito di un evento traumatico accaduto nella famiglia di B. relativo al ricovero 
del nonno in ospedale, taciuto e omesso al nipotino che aveva sentito l’adulto 
parlarne e si era preoccupato ancora di più senza avere il coraggio di chiedere. 
L’osservatore annota, inoltre, che il gruppo partecipa in questa fase con osserva-
zioni normative e cognitive. 

Mentre C. V. cerca di suggerire un lavoro sulle caratteristiche del Golem, il 
gruppo prende una direzione diversa, commentando sulla famiglia allargata di 
B., molto presente e in particolare sulla prevalenza delle donne e del loro funzio-
namento psichico, contrapponendo una figura paterna che sarcasticamente viene 
indicata come appartenente agli “uomini forti” dell’esercito ma che ha un pro-
blema di balbuzie. 

Ci è sembrato che, implicitamente, questo fosse un modo del gruppo di scarta-
re l’idea di una presunta superiorità maschile, accompagnata da un’amplificazione 
proposta da L. A. riguardante la possibilità di compensare il complesso di inferiorità 
attraverso la ricerca di un’istituzione forte come quella militare. Il gruppo ha avuto 
diversi movimenti sia riferibili all’emergenza della funzione sentimento sia di aspet-
ti più normativi e cognitivi con la creazione di movimenti dissociativi per cui ad un 
certo punto sembrava che ognuno andasse per conto proprio. 

L’osservatore registra tale momento commentando rispetto alla fatica di porre 
attenzione alla quantità di scambi comunicativi e alla confusione nata dal fatto 
che tutti parlano tra di loro: la dimensione del gruppo sembra perduta. 

Nella fase successiva, C. V. ripropone il tema del Golem, come dimensione del 
doppio e tentativo di B. di progettare se stesso; cosa che viene riconosciuta dalla 
terapeuta supervisionata come modalità del bambino di sperimentare attraverso 
l’immaginazione, aspetti e risorse sconosciuti. L’osservatore nota che subito dopo 
si pongono domande sul bambino e sulla sua vita quotidiana, sull’età e sulla sua 
vita, se ha fratelli e sorelle, se ha amici. L. D. contribuisce dando un quadro reale 
di un bambino di 9 anni che vive nel mondo di oggi, di ciò che fa, di quali pro-
grammi televisivi, libri, cartoni animati, preferisce. 

L. D. sente di poter fare una “disclousure” parlando di suo figlio di 9 anni, ripor-
tando attraverso gli aspetti sensoriali l’attenzione del gruppo sulla funzione sensa-
zione. 

Ancona - Di Stefano - Vezzoli



1 - 2020 89Jung nei Gruppi

L’osservatore riferisce che C. V. porta l’attenzione sulla presenza nel bambino 
di un obiettivo di individuazione anche se tende a ripetere gli stessi schemi e, in-
sieme a L. D., pongono la riflessione sul bisogno del bambino di un aiuto da parte 
della terapeuta per entrare in relazione con la madre. 

L’osservatore nota che il gruppo è di nuovo confuso e perso, le voci si sovrap-
pongono e prevalgono le domande sugli aspetti pratici. È in questo momento che 
la supervisionata che presenta il caso parla della divisione tra padre e madre nel 
loro modo di relazionarsi a B. dando così valore all’investimento sul bambino ma 
anche al suo ruolo di intermediario dei genitori. 

In questa fase possiamo osservare come il gruppo funzioni come cassa di risonan-
za per il transfert/controtransfert della coppia terapeutica e come questo si riverberi 
nel gruppo stesso. 

L. A. partecipa ristrutturando la discussione di gruppo e rafforzando nella 
terapeuta la funzione di mediatore rispetto ai genitori reali, aggiungendo che la 
terapeuta deve concordare sempre con il bambino cosa dire al genitore. C. V. a 
tal proposito, suggerisce che il bambino andrebbe aiutato a non reagire esclusiva-
mente con fantasie difensive ma attraverso una valorizzazione delle sue capacità 
di lettura della realtà. 

L. A. introduce il pensiero estroverso, importante a questo punto in quanto il 
gruppo doveva essere riportato a un certo ordine. C. V. porta l’attenzione sul sen-
timento introverso come modalità per prendere decisioni e giudicare il mondo non 
attraverso la coerenza logica di una scelta. L’attenzione è rivolta all’importanza della 
propria interiorità e a come ci si sente personalmente in una situazione; per questo i 
conduttori hanno posto l’accento sull’aiutare B. ad esprimersi. 

L’osservatore nota che dopo i contributi dei conduttori, il gruppo si interroga 
sul difficile rapporto genitore-figlio e su quanto questo possa interferire con le im-
magini che B. ha di se stesso influenzato da una madre che lo vuole sempre come 
un bambino piccolo, e un padre che lo vuole più grande, come amico con cui 
condividere “le cose che fanno gli uomini”. Il gruppo è d’accordo sul funziona-
mento del terapeuta come contenitore emotivo per tenere al sicuro il pazientino, 
a dimostrazione che la precedente discussione sulla funzione del terapeuta è stata 
interiorizzata. 

Potremmo dire che la dimensione del processo parallelo è attualizzata in un con-
tenitore che è in contatto con la profondità del processo di supervisione. I conduttori 
devono ricreare nel contenitore una matrice inconscia che tenga insieme la tensione 

Al di là del potere: la supervisione di gruppo con osservatore



 1 - 202090 Jung nei Gruppi

verso la scissione, che se lasciata libera potrebbe pericolosamente creare una fuga 
in una dimensione archetipica patologicamente onnipotente. Utilizzando invece il 
gruppo come contenitore abbastanza solido, i conduttori offrono uno spazio alche-
micamente attivo che permette la coagulazione della funzione sentimento, che è una 
funzione razionale. In questo contesto, quindi, l’aspetto archetipico della narrazione, 
fondamentale per la terapia non-normalizzante di B., non dovrebbe essere un modo 
del terapeuta per evitare le tensioni della terapia. Nel senso che, fuggendo in una 
fantasia idealizzata si utilizzerebbe l’archetipo di Colapesce, generato dal bambino, 
come un modo per evitare la realtà clinica. La coordinazione delle funzioni pensiero, 
sentimento e sensazione struttura un’amplificazione ancorata alla profondità e com-
plessità terapeutica. È interessante notare che gli interventi intuitivi della giovane 
terapeuta in formazione, la co-narrazione, i disegni, nonostante la loro sostanziale 
positività, non sempre sono stati supportati da una complessa lettura degli eventi 
terapeutici e dalla comprensione del significato profondamente relazionale che B. 
le ha proposto. La terapeuta è rimasta ancorata e limitata dalle difese intellettuali. 
Naturalmente è importante che lei possa riconoscere nel corso del lavoro di gruppo, 
il suo atteggiamento difensivo in quanto questo è l’obiettivo della supervisione. 

A questo punto l’osservatore nota che ancora una volta il gruppo è distrat-
to e confuso e sentimenti contraddittori emergono con movimenti espulsivi che 
portano alcuni membri a lasciare momentaneamente il gruppo. Riemerge la di-
mensione cognitiva con la richiesta di informazioni e domande riguardanti più la 
fattualità che l’area psicologica e con idee aggressive verso la relazione genitore-
figlio. I commenti vertono sulla madre terribile che tende a trattare B. come un 
bambino piccolo, sul fatto che l’unica cosa che condivide con il padre è la bal-
buzie, e sul fatto che il terapeuta “dovrebbe distruggere la madre sanguinaria”. 

Questi commenti sono stati fatti da una collega che ha chiesto di partecipare per 
la prima volta, essendo il gruppo aperto. In questi commenti, così insoliti, ci sem-
bra di intravedere come la personificazione dell’Ombra entrasse dalla porta lasciata 
aperta dal sentimento estroverso che era la funzione inferiore presente nel gruppo. 
Così la collega ci ha fatto un favore portando con i suoi “commenti insanguinati” 
la dimensione della funzione opposta che è la sensazione estroversa che personifica 
il potere che stavamo cercando di evitare. Questo è importante perché dobbiamo 
essere sempre consapevoli che la presenza dell’opposto fa parte del processo di indi-
viduazione. Così nella dimensione collettiva del gruppo la funzione dell’Ombra la-
vora per lo sviluppo non solo del Sé del supervisionato ma anche per il Sé del gruppo. 
Potremmo dire che mantenere l’atteggiamento di attesa ha dato spazio all’entrata 
dell’Ombra e al suo potenziale trasformativo. 

Ancona - Di Stefano - Vezzoli



1 - 2020 91Jung nei Gruppi

L’osservatore nel riportare i commenti dei conduttori riferisce l’enfasi sulla 
capacità di B. di preservare il rapporto col terapeuta oltre che al buon rapporto 
con la sorella e con gli amici. Inoltre, emerge l’inglobamento di B. nel mondo 
delle “madri” e la necessità di un rapporto più forte con il padre; in questo caso la 
funzione paterna della terapeuta, può agire come principio ordinatore. Per finire, 
viene anche enfatizzato che il bambino ha bisogno di essere riconosciuto affetti-
vamente dal terapeuta in quanto l’aspetto intellettuale è sovrainvestito. 

Riflettendo su questi scambi, possiamo dire che l’intervento dei conduttori porta 
l’attenzione: 
a) 	Sui cambiamenti che si sono verificati nel rapporto tra la terapeuta e il bambino. 
b) 	Su come l’aspetto relazionale sia veicolato dalla fiducia che la terapeuta ha impli-

citamente nelle risorse di B. e nella esplicita disponibilità dello stesso a collabo-
rare alla costruzione della sua storia. 

	 La confusione percepita dall’osservatore nel gruppo ci ha fatto ripensare all’e-
mergere di una difficoltà del gruppo di funzionare come contenitore delle emo-
zioni e dinamiche attivate dal caso. Questo giustifica l’intervento normativo di 
L. A., che con la sua funzione di pensiero estroverso mira a trovare una struttura 
logica basata su dati ed evidenze oggettive, proponendo così la funzione paterna. 
Questo livello normativo è bilanciato dall’intervento di L. D. che, attraverso la 
sensazione introversa, porta nel gruppo l’importanza della funzione sensoriale 
attraverso la componente soggettiva di tale percezione. In questo modo, a fronte 
di un’eccessiva intellettualizzazione, l’esperienza viene filtrata e organizzata at-
traverso una struttura interna che mette a confronto le esperienze presenti con 
quelle già vissute in passato, spesso organizzate in modelli interni con cui giudi-
care il mondo esterno. 

c) I conduttori accettano i commenti negativi (provenienti dalla funzione Ombra) 
come parte del processo che porterà i suoi frutti e attende i commenti del gruppo 
che rimane in silenzio. 

Nelle sequenze successive, l’osservatore nota un commento di C. V. che nota 
anche come nella terapia, attraverso la co-narrazione, sia possibile dare vita ad 
una realtà coerente e ordinata al suo interno, evitando così confusioni. Il bambi-
no dovrebbe essere aiutato a non perdersi nelle narrazioni ma ad esplorare i suoi 
pensieri e sentimenti per collegarli al proprio mondo archetipico. Viene riportato 
un commento di L. D. che richiama l’attenzione sul mito fondatore di B. quello 
di Colapesce che, lanciato dal padre in mare, sceglie di rimanere in profondità 
per sostenere la terra che rischia di collassare. L’osservatore nota che il gruppo è 
attivo su Colapesce e sull’importanza di recuperare il rapporto con la funzione 
paterna. 

Al di là del potere: la supervisione di gruppo con osservatore



 1 - 202092 Jung nei Gruppi

Va notato che l’immagine archetipica del padre che getta simbolicamente il figlio 
nell’acqua può essere vista come quella di chi ha abbastanza fiducia nella capacità 
del figlio di trovare nelle acque profonde, la madre, l’inconscio, il livello archetipico 
e le risorse necessarie a sostenere il suo sviluppo che ha bisogno di riparazione. Il 
bambino può quindi mantenere entrambi i mondi: quello archetipico (miti e dise-
gni) e quello della vita quotidiana e stabilire il legame tra i due. Nel mito Colapesce 
può fare la sua scelta di rimanere in acqua fino a quando è necessario per riemergere 
con alcuni tesori. Il padre ha quindi la funzione di dargli fiducia. Questa è una meta-
fora anche per il gruppo che in questo modo impara ad avere fiducia nella funzione 
trascendente, nell’inconscio e nella relazione. 

Alla fine dopo due ore e mezza di circumambulazione siamo tornati al mito 
che ci ha fatto da contenitore, per tutto il tempo, mentre ci tuffavamo in acque 
profonde o meno profonde e a volte burrascose. 

Restituzione 
Dopo 15 minuti di pausa il gruppo si riunisce per la restituzione da parte 

dell’osservatore. In questa osservazione gli elementi del non verbale sono sta-
ti trasmessi dall’osservatore, attraverso la sua osservazione e la restituzione al 
gruppo del silenzio e della confusione che ha sempre preceduto l’emergere di 
qualcosa di nuovo. Ciò che è interessante è che, l’Ombra, nella sua funzione di 
decostruire l’ambiente già dato, deve essere accettata per il suo potenziale tra-
sformativo. Possiamo riconoscere la manifestazione della funzione trascenden-
te nel cambiamento dell’atteggiamento dei candidati nei confronti dei conflitti 
che inizialmente avevano rappresentato. Le questioni che hanno destato pre-
occupazione durante la supervisione, nel momento in cui sono state ri-narrate 
dall’osservatore nel corso della restituzione, hanno raggiunto un diverso livello 
di comprensione e l’implicito della dinamica gruppale è diventato più evidente 
nello svolgimento della stessa svelando il loro potenziale di sviluppo. 

Conclusioni
Abbiamo imparato molto sulla dinamica di gruppo e grazie agli osservatori 

abbiamo potuto vedere le amplificazioni del transfert e del controtransfert nel 
suo rivelarsi. Tutti abbiamo sperimentato che nel gruppo c’era spazio per i diversi 
punti di vista e che la funzione guida dell’inconscio si manifestava spingendo 
all’elaborazione dei temi che si davano implicitamente. 

In sintesi ecco alcuni dei punti salienti che sono emersi dall’esperienza grup-
pale e dal successivo lavoro di analisi della stessa: 
-	 	La storia di Colapesce e la necessità di raccontarla al gruppo, ha permesso 

l’ingresso nel complesso culturale essendo la Sicilia una delle terre dove la 

Ancona - Di Stefano - Vezzoli



1 - 2020 93Jung nei Gruppi

Grande Madre archetipica è radicata non solo nell’inconscio collettivo ma an-
che nella vita quotidiana. Lo sviluppo della narrazione mitica nella supervisio-
ne ha mostrato la possibilità di sfuggire al possesso della Grande Madre e di 
utilizzare la forza archetipica emanata dal Sé, per emanciparsi dalla prigione 
chiusa del rapporto primordiale. 

-	 	L’emergere del Golem come metafora del processo di sviluppo infantile: la 
proto-forma della personalità.

-	 	I candidati hanno preso coscienza delle proprie capacità e dei propri limiti 
attraverso interventi limitati da parte nostra e soprattutto di quelli normati-
vi. In questo modo, non solo hanno sperimentato le molteplici sfumature del 
transfert e del controtransfert, ma anche le diverse manifestazioni dell’Ombra 
osservata e sperimentata nell’attualità del processo parallelo. 

-	 	Il gruppo ha sperimentato le diverse tipologie di conduttori e l’integrazione 
delle stesse nel lavoro collaborativo di supervisione. Abbiamo accennato al 
pensiero, al sentimento, alla sensazione e crediamo che la funzione intuizione 
sia stata delegata al gruppo in quanto contenitore del Sé gruppale. Il piccolo 
B. per alleviare la sofferenza, ha usato la sua intuizione che si è strutturata 
come corrente sottostante alla supervisione fino alla fine quando il gruppo 
ha potuto comprendere appieno le potenzialità del bambino come Colape-
sce. La connessione tra la grande intuizione del pazientino e la sua capacità 
di utilizzarla in modo protettivo e creativo, ha spinto il gruppo a procedere 
ad una co-narrazione parallela che ha introdotto l’intuizione nel setting della 
supervisione. Inconsciamente il gruppo si è lasciato destrutturare seguendo il 
percorso del bambino e della terapeuta rispecchiando l’intuizione emersa nel-
la relazione analitica. Le quattro funzioni con il loro atteggiamento introverso 
ed estroverso hanno collaborato alla creazione di una nuova comprensione. 
Per concludere vogliamo dire qualcosa sulla funzione inferiore del gruppo 
che è entrata attraverso l’intuizione. Siamo partiti dalla nostra intuizione del 
comprendere più chiaramente la conoscenza e la trasmissione della conoscen-
za e abbiamo impostato il lavoro di gruppo sull’ipotesi dell’avere una miglio-
re comprensione della nostra proposta formativa. Così pensando di lavorare 
sull’intuizione estroversa abbiamo ignorato l’intuizione introversa che, messa 
da parte, ha creato confusione. Per nostra fortuna la nostra collega, venuta per 
la prima volta, ci ha ricordato con i suoi commenti diretti che il male è ovun-
que. 

Desideriamo ringraziare i nostri candidati, l’osservatore e il piccolo B. che ha 
dato tanto al gruppo. 

Al di là del potere: la supervisione di gruppo con osservatore



 1 - 202094 Jung nei Gruppi

Bibliografia
Althusser L., Ideologia e apparati ideologici di Stato in Sull’Ideologia, Dedalo Bari 1976. 
Beebe J., Energies and patterns in Psychological Type. The reservoir of consciousness, Routledge, London, 2017. 
Bion W. Esperienze nei gruppi, Armando Editore, Roma 1989. 
Butler J., La vita psichica del potere. Teorie della soggettazione e dell’assoggettamento, Booklet, Milano 2005. 
Cardano G., Il libro della mia vita, Luni editrice, Milano 2013. 
Corbella S. (2003), Storie e luoghi del gruppo, Raffaello Cortina, Milano 2003. 
Davis B., A Body of Writing 1990-1999, Altamira Press, 1999. 
Di Maria F., Formica I., Fondamenti di gruppoanalisi, Il Mulino, Bologna 2009. 
Fagin R., Theoretical Aspects of Reasoning About Knowledge. Proceeding of the Fifth Conference (TARK), Pacific 

Grove, California 1994. 
Gallese V., Lakoff G., The Brain’s Concepts: the role of the Sensory-Motor System in Conceptual Knowledge, 

Cognitive Neuropsychology 2005 21 (0), 2005. 
Hume D., Trattato sulla natura umana, Bompiani, Milano 2001. 
Jung C. G., Tipi psicologici (1921), in Opere vol. 6, Boringhieri, Torino 2011. 
Jung C. G., Psicologia analitica e arte poetica (1922), in Opere, Vol. 10, 1 Boringhieri, Torino 1985. 
Jung C. G., On the relation of analytical psychology to poetic art (1922), in Civilization in Transition, Collected 

Works, Vol 10, 1 Princeton University press. 
Jung C. G., Gli archetipi e l’inconscio collettivo (1980), in Opere vol 9, 1, Boringhieri, Torino 1997. 
Jung C. G., Lo sviluppo della personalità (1981) in Opere vol 17, Boringhieri, Torino 1999. 
Jung C. G., Psicologia analitica. Appunti del Seminario tenuto nel 1925, Magi edizion, Roma 2003. 
Neri C., Gruppo, Raffaello Cortina, Milano 2017. 
Paulani M., Prosch H., Meaning the University of Chicago Press Chicago London (1975) – disponibile su Kindle. 
Searles H. F., Il controtransfert, Boringhieri, Torino 1955. 
Shamdasani S., Jung e la creazione della psicologia moderna, Magi edizioni, Roma 2010. 
Shamdasani S., Hillman J., Il lamento dei morti, Boringhieri, Torino 2013. 
Spivak G. C., Critica della ragione post coloniale. Verso una storia del presente in dissolvenza, Meltemi, Milano 

2016. 
Weegmann M., Permission to Narrate. Exploration in Group Analysis, Psychoanalysis, Culture, Karnac, Book 

Ltd., 2016. 

Ancona - Di Stefano - Vezzoli



1 - 2020 95Jung nei Gruppi

IL DILEMMA DEL CONTENITORE
Una riflessione analitica sulla psiche 
oggettiva e le sue declinazioni nel pensiero 
di gruppo analitico

Antonella Russo

 “La psicologia rappresenta l’entrata collettiva dell’inconscio 
nella coscienza.” 

C. Jung (Opere, vol. VIII pag. 233) 

Riassunto
I gruppi come strumenti di elaborazione dello psichico sono sempre più incen-
tivati in ambito istituzionale. Si scommette sull’idea di poter trattare sempre più 
persone in contemporanea, ottimizzando i benefici non solo clinici. 
L’articolo mette in guardia su alcune criticità insite nell’approccio psicoterapeu-
tico in genere ma che in gruppo sono esaltate dalla situazione di insieme in cui 
il trattamento avviene. 
In particolare vengono messi in evidenza: la verifica del materiale clinico, l’in-
vestimento di responsabilità dei pazienti che divengono caregiver senza avere 
sufficiente trainig formativo e le fantasie spontanee che sono indicative del cli-
ma di gruppo. 

Summary
Groups as instruments of psychic elaboration are increasingly encouraged in 
the institutional sphere. You bet on the idea of being able to treat more and 
more people at the same time, optimizing not only clinical benefits. 
The article warns about some critical issues inherent in the psychotherapeutic 
approach in general but that in groups are enhanced by the overall situation in 
which the treatment takes place. 
In particular, the following issues are highlighted: the verification of clinical 
material, the investment of responsibility of patients who become caregivers 
without having sufficient training and spontaneous fantasies that are indicative 
of the group climate. 

Il contenitore a cui mi riferisco e che dà il titolo a questo 
mio scritto, l’ho immaginato come un barattolo. 
Il barattolo della terapia. Cosa ci sta dentro se siamo 

fuori, se lo maneggiamo e ne sentiamo parlare possiamo 
solo immaginarlo. Così come quando siamo nel gruppo e 
lavoriamo con i pazienti che partecipano al gruppo, siamo 
dentro il contenitore come se fosse un barattolo. Quindi le 
storie dei membri del gruppo, dentro il gruppo, non sono 
più solo storie di vita, ma attivazioni psichiche, immagini 



 1 - 202096 Jung nei Gruppi

della vita mondana che servono per la trasformazione psichica dei pazienti. La 
consegna di noi conduttori di gruppo analitico è quella di accogliere il materiale 
psichico dei pazienti nella sua totalità per permettere una trasformazione degli 
equilibri psichici, la cura. In entrambi i casi, ciò che è certa è l’attivazione della 
funzione immaginativa. 

La rilevanza che diamo a questa nostra funzione psichica è ben diversa se 
stiamo dentro il barattolo o fuori. Dentro il barattolo abbiamo la presunzione 
di esserne il contenuto; tendiamo quindi a considerare tutto ciò che è il materia-
le gruppale che trattiamo come ipoteticamente vero. Sottolineo ipoteticamente 
perché a volte possiamo essere tentati dall’opzione estrema di letteralizzare l’a-
scolto, aderendo inconsciamente ad un bisogno di concretezza, di scientificità 
che insiste come termine di paragone, come polarità rimossa del nostro lavoro 
di psicoterapia che tende a stressare il lavoro sulla psiche che è lavoro della psi-
che. I processi mentali rimangono insondabili nonostante i numerosi tentativi 
di definirli. Sono insondabili perché a differenza delle altre scienze, dove c’è un 
oggetto di osservazione, nella scienza psicologica è la mente che osserva se stessa. 
Ciò come sappiamo è un’arma a doppio taglio: la psiche e la sua cura può essere 
trattata con successo in numerosi modi, perché essa implica il mistero. Citando 
D. H. Lawrence, “il mistero non è che uno, ma occorre che gli uomini lo vedano 
in maniere diverse” 1, è la natura stessa della psiche, in altri termini, che si presta 
ad essere osservata da prospettive e chiavi di lettura diverse ma tutte approssima-
tivamente valide. Il postulato junghiano dell’archetipo psicoide potrebbe essere 
utilizzato come pregnante metafora esplicativa, di ciò che è psiche: un po’ mito, 
un po’ archetipo, un po’ mistero ma anche memoria fisica e fisiologica, storia 
individuale e collettiva. La natura dei processi mentali è pura approssimazione. 

Che valore e come bisogna trattare le storie, la materia psichica che è conte-
nuta dal barattolo?

Da terapeuta a volte mi trovo a dover rassicurare il paziente che credo nella 
veridicità delle cose che ascolto. Alcuni pazienti vorrebbero addirittura registrare 
gli eventi per rassicurarmi sulle loro verità. 

Ma perché in psicoterapia è così importante provare la veridicità?
Quale fantasia soggiace a tale necessità? È opportuno non tralasciarla, anzi è 

necessario approfondire le motivazioni di un bisogno che deve essere comprova-
to soprattutto in una relazione analitica, perché prende spunto dalla necessità del 
paziente di provare a se stesso di poter essere creduto. 

Di contro, il terapeuta a cosa attinge quando sente la necessità di restituire al 
paziente il suo assenso. Perché non gli basta accettare che le storie cliniche che 
entrano in analisi siano la causa principale, il primum movens, che spinge il pa-
ziente al consulto psicologico. 

1  Il Serpente piumato, pag. 298. 

Antonella Russo



1 - 2020 97Jung nei Gruppi

Cos’è questo bisogno di verità che domina la seduta affievolendo inconsape-
volmente la polarità immaginale del racconto?

Forse la riflessione analitica da fare riprendendo Jung è che per cogliere l’u-
nicità dell’esperienza bisogna affidarsi soltanto alle descrizioni individuali e alle 
effimere tracce che esse lasciano nei ricordi. 

Il problema dell’inaffidabilità della testimonianza individuale è corretta dal si-
gnificato di quella testimonianza come valore euristico nel processo di individua-
zione psichica. 

Le parole chiave finora sono state contenitore, immaginazione, atto di fede e 
letteralismo. 

Quale fantasia cattura la coppia analitica che sente la necessità di verificare 
(rendere vero) ciò che appartiene al territorio della psiche, dove a dirimere tra 
vero e falso dovrebbe essere la mancanza di senso, del vissuto, quella omissione di 
continuità del racconto di sé che genera dolore (Paul Williams, Il quinto principio, 
2014). 

L’approccio gruppale moltiplica in modo esponenziale questo atteggiamento 
viziato dell’analisi. 

I membri del gruppo infatti fornendo modelli controtransferali aggiuntivi a 
quello della persona del terapeuta, possono contribuire all’amplificazione di sen-
so del materiale psichico se il terapeuta comunque mantiene tacitamente saldo 
il suo mandato clinico; gli stessi, se vengono promossi (inconsciamente) a ruoli 
di caregiver, tendono a inficiare il processo di trasformazione dell’immagine del 
singolo e il lavoro del gruppo che perde di chiarezza sostanziale se non formale. 
I caregiver purtoppo sono un prodotto della fretta, una conseguenza improvvida 
dell’illusione che i tempi della psiche possano essere codificati aritmeticamente. I 
care – giver sono partoriti dall’idea che la consapevolezza del problema risolva il 
problema, fissano, in breve, “il dito che indica la Luna”. 

Bell’inghippo. 
In analisi infatti ad essere vera è solo ed esclusivamente la relazione e il pro-

cesso di trasformazione. Quello conta più di ogni verità necessitata. E la relazione 
per essere trasformativa deve dare fiducia, deve essere consolidata dal tempo e 
dalle prove del tempo. Altrimenti si fa e si disfa, con leggerezza, per ricominciare 
da qualche altra parte, forti di un bagaglio che è pieno dei “vestiti nuovi dell’Im-
peratore” (H. C. Andersen). 

Borges ottenne dal padre una spiegazione su ciò che è soggettivo o ciò che è 
oggettivo con una semplice metafora: “Il gusto dell’arancia esiste nell’arancia in 
sè o quando la assaporiamo?” Questo per dire che è la relazione la cosa più im-
portante dell’esperienza umana. 

L’analisi dei processi gruppali quindi può essere un importante strumento di 
approfondimento del significato della relazione tra io-tu–noi. 

Il dilemma del contenitore



 1 - 202098 Jung nei Gruppi

In gruppo quindi come sosteneva Bion bisogna tenere a mente e analizzare più 
livelli: il primo è quello relazionale, il secondo è quello motivazionale, il terzo è 
quello esperenziale del singolo in gruppo, poi c’è l’esperienza della funzione del 
gruppo per il singolo e in ultimo la forza psichica del gruppo di per sé. 

Mangiare la pizza insieme...

Durkheim in un interessante studio del 1897, a proposito del gruppo sostene-
va che l’aggregazione degli individui aveva l’effetto di produrre “un’individualità 
psichica” distinta (Durkheim, pag. 129) costituita dalle rappresentazioni colletti-
ve che esprimono ciò che il gruppo pensa di sé. Queste rappresentazioni colletti-
ve sotto forma di miti, leggende e concezioni religiose sono il risultato della storia 
e dell’azione del gruppo. 

Che mito insiste sulla frequente affermazione che si sente esprimere dai mem-
bri di gruppi anche analitici, che ad un certo punto del percorso gruppale, fanno 
la richiesta e/o esprimono un desiderio di uscire insieme per andare in pizzeria. 

Tante volte me lo sono chiesto, tante volte in gruppo, cercando di trovare i 
referenti immaginali riferiti all’amicizia, alle affinità elettive, al bisogno di soste-
gno, alla continuità di piacere, alla specialità, al bisogno di essere nutriti anche 
fisicamente e così via. 

Ma perché proprio la pizza? Piuttosto che una cena in un ristorante gourmet, 
oppure vegetariano oppure etnico... Insomma la pizza è democratica, apartitica, 
versatile, informale, rustica, saporita, senza pretese... 

La fantasia di andare in pizzeria che si manifesta quindi ad un certo punto nel 
percorso di gruppo come può essere letta?

È un segnale, un sintomo della caduta simbolica della tensione gruppale, che 
sente la necessità di riequilibrare le competenze relazionali ridistribuendole? 

Nel ’45 Jung rivide le sue conferenze su psicologia analitica ed educazione, 
aggiungendo alcune riflessioni sul rango della psicologia. Scriveva: “... In nessun 
altro campo i pregiudizi, le interpretazioni errate, i giudizi di valore, le idiosincra-
sie e le proiezioni si propongono più facilmente e più sfacciatamente di quanto lo 
facciano proprio in questo... In nessun campo l’osservatore disturba l’esperimen-
to più di quanto si faccia in psicologia” (Shamdasani, 2007, pag. 123). 

Perché la psiche indaga su se stessa osservando se stessa: ignotum per ignotius 
(l’ignoto per mezzo dell’ancòra più ignoto), con risultati che sono sempre “un 
prodotto misto, o un’amalgama, né interamente naturale né interamente costrui-
to” (Shamdasani, op. cit., pag. 126). 

Il contenitore gruppale è un coacervo di emozioni. La struttura circolare del 
setting, l’immaginario da Tavola Rotonda, la socialità che si sviluppa tra i parte-

Antonella Russo



1 - 2020 99Jung nei Gruppi

cipanti, fanno del gruppo un potente strumento di elaborazione psichica. L’en-
tusiasmo che il gruppo riesce a trasmettere tra i partecipanti è una buona base 
di partenza per un lavoro di trasformazione della psiche. Ma come i terapeuti 
di gruppo sanno, esso può contribuire a rendere il gruppo un circolo vizioso di 
istanze autoreferenziali difficili da smontare. 

La testimonianza individuale è resa inaffidabile da un punto di vista oggettivo 
da tracce mnestiche condizionate da eventi effimeri che acquisiscono un valore 
individuale di difficile portata. 

Qual è il peso specifico degli elementi del ricordo e come è possibile trattarli 
se non per il valore intrinseco dato dal paziente che li racconta”. Ciò portava 
Jung ad affermare gli eventi unici o effimeri, di cui non c’era modo di affermare 
o negare l’esistenza, non potevano essere oggetto di una scienza empirica.... Af-
frontando il problema di come un individuo acquisisse la conoscenza di sé, Jung 
rilevava che le teorie erano di scarso aiuto, dal momento che la conoscenza di sé 
era una questione di realtà individuali (Shamdasani, pag. 126). 

Il dilemma del barattolo ritorna come necessità da parte del conduttore di 
gruppo di mantenere il tono delle argomentazioni del gruppo terapeutico su un 
livello che sia terapeutico per il singolo e per la vita del gruppo a cui il singolo 
appartiene. 

I pazienti di gruppo possono diventare molto bravi nelle comunicazioni grup-
pali, ma questo non li rende terapeuti. Guai ad investire su di loro trattandoli 
come volenterosi ausiliari inconsapevoli della responsabilità terapeutica. Si ri-
schia di confondere i partecipanti, creando dei sottogruppi in possibile conflitto 
tra loro. Si rischia di confondere i piani di interpretazione, affidando loro un 
compito che non possono ricoprire per mandato. I pazienti gruppali più sensibili 
terapeuticamente possono però svolgere una funzione curativa, possono inter-
pretare “lo spirito” di cura del gruppo (non saprei dire altrimenti), mantenendosi 
comunque pazienti in grado di accettare con pazienza i tempi della guarigione. 

La richiesta quindi di poter mangiare una pizza o di vedersi fuori dal gruppo, 
la si potrebbe leggere come il tentativo di trafugare dal tempo dell’analisi un ele-
mento apotropaico ad uso sociale?

Coincide con un intermittente “abaissement du niveau mental” (Jung-Janet) 
del conduttore?

È essenziale mantenere il barattolo integro. Serve per preservarne il contenuto 
da qualsiasi prospettiva lo si voglia maneggiare. 

Cedere alla curiosità, o all’ingordigia e aprire il barattolo, desiderosi di gustare 
la pizza, potrebbe riservarci una sorpresa inaspettata... 

Il dilemma del contenitore



 1 - 2020100 Jung nei Gruppi

Bibliografia
Durkheim E., “Rappresentazioni individuali e collettive”, in Le regole del metodo sociologico. Sociologia e filoso-

fia, Edizioni di Comunità 2001. 
Lawrence D. H., Il serpente piumato, Mondadori 1980. 
Jung C. G., Opere vol. XII, Studi sull’alchimia, Boringhieri. 
Jung C. G., Opere vol. VIII, La dinamica dell’inconscio, Boringhieri. 
Shamdasani S., Jung e la creazione della psicologia moderna, Ed. MaGi 2007. 
Williams P., Il quinto principio, Mimesis 2014. 

Antonella Russo



1 - 2020 101Jung nei Gruppi

DENTRO E FUORI DAL TEMPO. 
FENOMENI DI SINCRONICITÀ NEL 
LAVORO CON I GRUPPI FIABA

Cinzia Caputo 

Riassunto
L’esperienza clinica che verrà descritta è quella di un lavoro di gruppo con 
bambini autistici e psicotici svolto in un laboratorio della fiaba da me condotto, 
durato cinque anni, in una struttura pubblica. Tale gruppo è messo in parallelo 
con il gruppo genitori che avveniva contemporaneamente dando vita a fenome-
ni di sincronicità. 
Il lavoro di gruppo con le fiabe si pone come una forma di esperienza di sé e 
dell’altro da sé con un oggetto che funge da mediatore, non si parla direttamen-
te di sé eppure è di sé che si parla, la fiaba agisce come un oggetto transizionale 
dalle molteplici sfaccettature. Nel gruppo parallelo con i genitori, il conduttore 
utilizzando la propria personale rêverie, stabiliva un contatto tra le comunica-
zioni verbali e non verbali dei pazienti, che in seguito nelle intervisioni è stato 
possibile mettere in relazione con quelle analoghe del laboratorio-fiabe con i 
bambini. 
 Le situazioni cliniche analizzate in relazione al concetto di sincronicità possono 
essere descritte in termini di proprietà emergenti di fenomeni di campo. Uno di 
questi è quello della risonanza, secondo cui tutte le cose materiali hanno un po-
tenziale vibrazionale e ciascuna ha una frequenza naturale a cui vibra, chiamata 
frequenza risonante. Se si carica energia nella sostanza alla sua frequenza riso-
nante essa vibrerà in modo simile. Per analogia si possono osservare fenomeni 
più complessi nei sistemi psicologici. 

Summary
The clinical experience that will be described is that of a group work with au-
tistic and psychotic children performed in a workshop of the fairy tale that I 
conducted, which lasted five years, in a public structure. This group has put the 
parallel with the parents group that took place at the same time giving rise to 
phenomena of synchronicity. 
Group work with fairy tales stands as a form of experience of oneself and of 
the other by oneself with an object that acts as a mediator, one does not speak 
directly of oneself and yet it is of oneself that one speaks, the fairy tale acts as an 
object transitional with multiple facets. In the parallel group with the parents, 
the conductor using his own personal reverie, he established a contact between 
the verbal and non-verbal communications of the patients, which later on in 
the intervisions it was possible to relate to the analogous ones of the laborato-
ry-fairy tales with the children. The clinical situations analyzed in relation to the 
concept of synchronicity they can be described in terms of emergent properties 
of field phenomena. One of these is that of resonance, according to which all 
material things have a vibrational potential and each has a natural frequency to 
which it vibrates, called a resonant frequency. If you charge energy in substance 
at its resonant frequency it will vibrate in a similar way. By analogy we can ob-
serve more complex phenomena in psychological systems. 



 1 - 2020102 Jung nei Gruppi

La fiaba è un prodotto della fantasia, incarna ed esprime sentimenti, emozioni, 
aspirazioni, speranze comuni a tutta l’umanità. Non esiste praticamente po-

polo che, accanto alla sua mitologia, non abbia le sue fiabe. In tutte si riscontra 
una singolare analogia di temi, motivi, spesso indipendentemente da reciproci 
contatti, influssi e contaminazioni, pur nelle varianti e negli adattamenti. La circo-
larità dei medesimi motivi non può che avvalorare, la tesi per cui la fiaba rappre-
senta un prodotto dell’anima universale comune a tutti i popoli. A tale proposito 
Jung scrive: “come il corpo reca su di sé tracce del proprio sviluppo filogenetico, così 
è anche per la mente umana”. 1

Egli sosteneva che le fiabe fossero l’espressione più genuina e pura dei pro-
cessi dell’inconscio collettivo, ossia di quel patrimonio genetico, composto da 
rappresentazioni mentali primarie, sviluppatosi in base ad una predisposizione 
comune a tutta l’umanità. Capaci di organizzare in maniera simile le esperienze 
che si ripetono attraverso le generazioni. 

Attitudini mentali ed esperienze comuni transgenerazionali sono l’elemento di 
base per la formazione di quelle configurazioni particolari, contenute nell’incon-
scio collettivo, che sono dotate di “valenza affettiva” e che Jung chiama archetipi. 
Proprio nella fiaba come nel sogno, gli archetipi assumono forma e si manifestano 
in immagini e rappresentazioni. 

La fiaba può diventare la metafora della storia della vita della psiche: narra 
le vicende le peripezie, i dolori attraverso i quali la psiche giunge infine alla sua 
piena maturazione, liberandosi dai complessi (inconscio personale) e nutrendosi 
della forza degli archetipi (inconscio collettivo ) che la riportano all’autenticità. 

La soluzione nella fiaba è la storia di una guarigione psichica che si attua fino 
alla trasformazione del soggetto che si ritrova pieno di nuova energia per affron-
tare il mondo con determinazione. Nella psicoterapia infantile la fiaba ha una 
forte valenza terapeutica per i suoi effetti catartici e trasformativi. La fiaba ha la 
possibilità di parlare direttamente al mondo interiore del bambino suggerendogli 
una via di emancipazione. Essa è un racconto simbolico di un processo d’indivi-
duazione e come diceva Jung riferendosi al simbolo nel sogno: non nasconde, ma 
insegna. 

Le fiabe, in quanto storie con un inizio, un decorso e un termine propongono 
sempre la figurazione di una crisi psichica e la via per superarla. Nella fiaba si 
evincono le fasi principali della vita: la situazione primaria con le sue difficoltà, la 
solitudine, il viaggio, le prove, il combattimento, la ricompensa. 

L’eroe parte da una situazione di miseria, esprime la solitudine primordiale, 
lo stato di bisogno e di mancanza di noi tutti. Se riesce a superare le prove, a 
temprare le forze, l’energia focalizzata sul positivo lo renderà più forte e maturo. 

1   Jung in Opere, Vol. IX. 

Cinzia Caputo



1 - 2020 103Jung nei Gruppi

Fiabe in gruppo 
La fiaba della tradizione orale, che è quella che io principalmente utilizzo, sto-

ricamente era ascoltata in gruppo in particolari occasioni e non solo dai bambini, 
anzi spesso dopo una giornata di lavoro nei campi ci si riuniva intorno al narrato-
re per ascoltare il “cunto”. Questo elemento storico interiorizzato da tutti i mem-
bri del gruppo determina la definizione della fiaba nel gruppo quale facilitatore 
della matrice gruppale. Gli aspetti strutturali in comune alla fiaba e al gruppo, 
sono in prima istanza il tempo e il luogo come dice Anzieu: “il luogo del gruppo è 
uno “spazio immaginario dove l’inconscio espone i rappresentanti-rappresentazioni 
dei desideri rimossi o spazio del corpo derealizzato e simbolizzato”.2

 Il tempo è in un certo senso “astorico” perché è un tempo che sembra fermar-
si, un tempo di accantonamento di rapporti sociali abituali che offre all’individuo 
l’occasione di effettuare nella sua vita un passaggio. Lo spazio-tempo nel gruppo 
funziona come mediazione, “quasi una membrana a due facce, una che rinvia al 
sociale, l’altra ai processi psichici primari”.3

L’hic et nunc della narrazione e dell’ascolto fanno si che la fiaba diventi la 
storia del gruppo stesso offrendo produzioni di nuove immagini, e una interpre-
tazione della realtà attraverso la fantasia. Sia le immagini individuali che quelle 
prodotte dal gruppo provengono dal patrimonio comune di tipo transgenerazio-
nale e dal patrimonio personale dell’individuo. In tal modo i livelli intersecatesi 
sono oltre a quello inter-personale e intrapersonale anche quello transpersonale; 
ciò che appartiene all’individuo è condiviso dal gruppo, così il racconto di una 
fiaba nel gruppo diventa il racconto del sogno del gruppo. Il lavoro di gruppo con 
le fiabe si pone come una forma di esperienza di sé e dell’altro da sé con un og-
getto che funge da mediatore, non si parla direttamente di sé eppure è di sé che si 
parla, la fiaba agisce come un oggetto transizionale dalle molteplici sfaccettature. 

Il testo attraverso la narrazione si ricrea con la partecipazione attiva del grup-
po, la fiaba essendo un prodotto della comunicazione orale è continuamente “in-
tessuta” in un intreccio composto sia da aspetti invarianti, sia dalla creatività del 
narratore, sia dal gruppo di ascoltatori. In qualche modo la narrazione, proprio 
perché riguarda sé e gli altri, introduce accanto al livello intrapsichico individuale 
il livello interpersonale/generazionale. Questo ci introduce al concetto di matrice 
di gruppo, in particolare alla matrice dinamica, in cui l’hic et nunc del campo 
gruppale intersecandosi con il non tempo e il non luogo della fiaba funzionano 
da facilitatori delle emozioni. 

Inoltre gli aspetti strutturali relativi sia alla fiaba che al gruppo alternandosi 
con i contenuti della fiaba e quelli emersi nel gruppo mettono in luce il fondamen-
tale concetto di figura-sfondo, utilizzato nella teorizzazione sulla configurazione 

2  In Anzieu, L’io Pelle, 1985, p. 80. 
3 In Kaës, Fiabe e racconti nella vita psichica, 1997, p. 23. 

Dentro e fuori dal tempo



 1 - 2020104 Jung nei Gruppi

dei gruppi, in cui la parte, attraverso l’analisi, è posta contro il tutto attraverso la 
sintesi. 

Sincronicità
 Questo discorso ci introduce al concetto di sincronicità, laddove infatti si 

muovono tali potenze è inevitabile incontrare eventi di tipo sincronico. Le situa-
zioni cliniche che andrò ad analizzare possono essere descritte in termini di pro-
prietà emergenti di fenomeni di campo. Uno di questi è quello della risonanza, 
secondo cui tutte le cose materiali hanno un potenziale vibrazionale e ciascuna 
ha una frequenza naturale a cui vibra, chiamata frequenza risonante. Se si carica 
energia nella sostanza alla sua frequenza risonante essa vibrerà in modo simile. 
Per analogia si possono osservare fenomeni più complessi nei sistemi psicologici. 

L’esempio che ho scelto è quello di un lavoro clinico con bambini autistici e 
psicotici svolto in un laboratorio della fiaba durato cinque anni, in una struttura 
pubblica. Lo sfondo teorico condiviso con altri operatori era costituito dal pen-
siero psicoanalitico di alcuni autori post-kleiniani, che hanno indagato particolar-
mente intorno agli stati arcaici della mente; dalle riflessioni contenute nell’opera 
di C. G. Jung e da quelle sulla fiaba di B. Bettelheim di R. Kaës. Gli stati autistici 
come sappiamo, sono legati ad un aspetto per così dire bi-dimensionale della 
mente, ad un’assenza, cioè, o ad un appiattimento del mondo interno, risultato 
di complesse difese che annienterebbero prematuramente la capacità di pensare, 
insieme al dolore da cui tentano di proteggere la psiche. Gli stati psicotici inve-
ce, comportano confusione tra interno ed esterno e la frammentazione dell’espe-
rienza psichica. Per un intreccio imprevedibile di fattori, sia costituzionali che 
ambientali, i bambini con autismo o psicosi, hanno sperimentato come pieno di 
lacerazioni quello spazio comune con la madre, e si sono rifugiati in un mondo 
chiuso dove il tempo si è fermato. È possibile tuttavia, entro certi limiti, che in se-
guito altre relazioni significative possano risvegliare in questi bambini più fragili 
quelle potenzialità umane innate non ancora sviluppate. La fiaba, nel contesto del 
laboratorio, divenendo contenitore di proiezioni, contribuisce a dare un senso, 
una forma a sensazioni-emozioni che non sono ancora pensieri, a cui si può in 
seguito dare un nome, contrastando la tendenza del bambino ad annientarle o 
evacuarle con mezzi patologici. La narrazione stessa facilita i legami tra le sensa-
zioni e le emozioni sperimentate nella situazione, tra mente e corpo e quelli affet-
tivi con gli operatori e i compagni. Qualcosa di simile e in profonda connessione 
e con fenomeni di risonanza si osservano nel gruppo genitori parallelo a quello 
dei bambini. La possibilità di contenere le inevitabili difficoltà di collaborazione 
tra operatori è data dalla distinzione dei ruoli e dalle riunioni di intervisione, 
insieme all’osservatore e al terapeuta dei genitori in cui è possibile esprimere ed 
elaborare le emozioni e le tensioni vissute in ciascun gruppo, in un’area per così 

Cinzia Caputo



1 - 2020 105Jung nei Gruppi

dire transizionale e scoprire analogie talvolta sorprendenti tra i contenuti portati 
dai bambini e quelli dei genitori. Il gruppo era un gruppo aperto, composto da 
quattro bambini tra i sette e i dieci anni, che stavano per concludere altri tipi di 
terapie, come psico-motricità o psicoterapia individuale. Le fiabe narrate a cui 
faccio riferimento sono: I tre porcellini, Cappuccetto rosso e Hansel e Gretel. 

Fin dall’inizio constatiamo che le problematiche di ogni individuo vengono 
amplificate e trasformate dal gruppo, il quale contribuisce a scoprirne il signifi-
cato. Ci sostiene, in tutto quel caos, la percezione che i bambini sembrano ave-
re colto inizialmente l’aspetto musicale della fiaba: cominciano uno alla volta a 
canterellare le canzoncine dei “Tre porcellini”, mentre scarabocchiano sui fogli. 
Saranno forse le sequenze che parlano di intrusioni, (il lupo che entra e distrugge 
la casetta di paglia) evocatrici di arcaiche esperienze già vissute nel corpo, ad ali-
mentare la loro difesa di eliminare dai disegni le porte e le finestre. I bambini si 
appropriano ben presto del suono “toc toc” che ripropone l’immagine di qualcu-
no che chiede di entrare. Forse loro stessi chiedono di entrare nei nostri pensieri. 
Dopo qualche settimana cominciano ad emergere nel gruppo, accanto a imitazio-
ni di suoni onomatopeici della narrazione (“toc toc”, l’ululato del lupo), anche 
fantasie corporee di tipo anale, espresse con le frequenti scoregge o lo scrivere sui 
muri. Pochi mesi dopo si comincia a delineare, in misura minima, un’area tran-
sizionale, che ci permette di organizzare un tempo per la rappresentazione della 
fiaba, subito dopo il racconto. Utilizziamo dei grossi cuscini cubici di plastica per 
costruire una casetta, un telo per il tetto, delle pezze per i travestimenti. L’imma-
gine della casa richiama quella del corpo che essi stanno riscoprendo nelle loro 
fantasie corporee, come dotato di orifizi che segnano il confine tra dentro e fuori. 
Una fase importante nella formazione del gruppo è quella in cui si crea la cosid-
detta membrana gruppale che ne consente la costituzione come entità caratteriz-
zata dalla condivisione di elementi inconsci. A volte il gesto di un singolo, come 
l’accendere e spegnere le luci, o un disegno, come quello della casa senza porte 
né finestre, viene in seguito imitato dagli altri, come elemento di un linguaggio 
pre-verbale comune. Vengono condivisi nel gruppo dei fantasmi molto arcaici, 
sperimentati all’inizio con estrema concretezza, come quelli che compaiono nelle 
fiabe, rappresentati dalle immagini del lupo o della strega. La riattivazione nel 
gruppo dei bisogni relativi alla dipendenza orale rievoca il fantasma del divorato-
re, stimolando il bisogno opposto di fuggire. 

A questo punto, un anno e mezzo dopo l’inizio, le relazioni tra i bambini, che 
prima sembravano ignorarsi a vicenda, diventano più intense e appassionate, e si 
manifestano con modalità primitive. Il loro è ancora un linguaggio corporeo che 
appare nell’annusarsi reciproco, toccarsi, in seguito nell’imitare un gesto o un 
modo di esprimersi del compagno assente, che viene ricordato. Ciascuno sembra 
cominciare a riconoscere le proprie emozioni come specchiandosi nell’altro. Ve-

Dentro e fuori dal tempo



 1 - 2020106 Jung nei Gruppi

niamo a sapere dalla collega che seguiva i genitori che qualcosa di simile a questo 
rispecchiamento avviene anche nel gruppo parallelo. 

Ad esempio allacciare e slacciare la scarpa di una piccola paziente è poi ripreso 
da altri, come se rappresentasse i legami che si allacciano e si slacciano nel gruppo 
che ci contiene, come le scarpe contengono i piedi che vanno e vengono, i piedi 
di un compagno che se ne va, o di un altro che viene. Riguardo a tale esperienza 
individuale di questa bimba, abbiamo saputo poi dalla conduttrice dei genitori, 
che la madre aveva lavorato in una fabbrica di scarpe, prima della sua nascita. 

 Nell’ultimo anno del laboratorio ci soffermiamo più a lungo sulle problema-
tiche relative alla separazione e usiamo fiabe che esprimono meglio questo senti-
mento come ad esempio Hansel e Gretel. 

Il gruppo in parallelo con i genitori
La terapeuta del gruppo dei genitori, servendosi anche lei della propria rêve-

rie, stabilisce un contatto con le comunicazioni verbali e non verbali dei pazienti, 
che talvolta nelle intervisioni è possibile mettere in relazione con quelle analoghe 
del laboratorio-fiabe. Al gruppo venivano per lo più le madri. Anche lei intende 
costruire uno spazio transizionale di pensiero: si propone di valorizzare gli aspetti 
più maturi ed evoluti della personalità dei genitori, differenziandoli da quelli più 
primitivi e infantili, che, inconsapevolmente, possono colludere con la patologia 
dei figli, e interferire con il loro processo di individuazione. Il lavoro del gruppo 
consente di mettere le madri in contatto con il mondo interno dei bambini, giun-
gendo a considerarli non più solo come una parte di sé stesse, ma anche come 
dotati di una vita propria e delle potenziali risorse da sviluppare. Accettare il pro-
blema del proprio figlio significava accogliere il proprio bisogno di aiuto. Nel mo-
mento stesso in cui questo pensiero si affacciava alla mente, subentravano i timori 
di manipolazione, intrusione, controllo, analoghi alle fantasie più arcaiche di di-
voramento nel gruppo dei piccoli in relazione alla figura del lupo. Solo la costru-
zione di una solida casa di pietra, rappresentata dall’alleanza terapeutica che si è 
creata gradualmente, permette di tenere fuori i pensieri “lupi persecutori”. Tale 
fantasia emerge nel gruppo parallelo che non era a conoscenza della fiaba che sta-
vamo utilizzando e neanche la terapeuta ne era al corrente. I commenti della tera-
peuta si focalizzavano sull’andamento attuale del gruppo, legandolo alle vicende 
fantasmatiche delle storie individuali; ella tesseva simmetrie che permettessero il 
costituirsi di quella membrana gruppale, che abbiamo visto anche nel laboratorio 
con i bambini. Allo stesso tempo, come in un circolo benefico, quando lo spazio 
del gruppo cominciava a definirsi come luogo di confronto e di condivisione del 
dolore, ognuna poteva scoprire con minore riluttanza la ferita narcisistica di avere 
un figlio con così tante difficoltà. Questo processo è analogo a quello osservato 
nel laboratorio dei bambini: dopo il costituirsi di una membrana gruppale, si può 

Cinzia Caputo



1 - 2020 107Jung nei Gruppi

intravedere la possibilità di un contenitore e viene percepita la propria pelle psi-
chica. La storia che ogni madre proponeva inizialmente solo in relazione al figlio, 
si rivelava sempre più in relazione a sé stessa. Di qui si dipanavano gli intrecci tra 
fantasmi e realtà, tra bambino interno e bambino reale. Il linguaggio utilizzato 
per tale narrazione era spesso quello espresso nelle fiabe che stavamo utilizzando 
in quel momento, a volte emergevano anche dai sogni immagini sovrapponibili e 
quello che stava accadendo nell’altro gruppo. Gradualmente l’ascolto di ciascu-
na madre diveniva più attivo e in grado di cogliere aspetti non detti del vissuto 
dell’altra che narrava, mettendo in luce lati sconosciuti alla persona stessa. Tali 
percezioni erano precise, a volte, ma anche deformate dalla proiezione dei propri 
vissuti. Attraverso questo effetto-specchio la paziente vedeva anche sé stessa, la 
propria parte rimossa, riflessa nelle altre, nello stesso momento in cui avveniva 
lo stesso rispecchiamento nel gruppo dei bambini. I fantasmi presenti nei due 
gruppi talvolta rappresentavano due facce di una stessa medaglia, e il parlarne in-
sieme nelle intervisioni consentiva agli operatori di comprendere quelli rimasti in 
ombra in ciascun gruppo. Ad esempio i fantasmi relativi all’avidità che avevamo 
rintracciato nelle fiabe narrate ai bambini, nella fase più recente che precedeva la 
conclusione, riappariva nel gruppo delle madri nel tema del cibo, molto appro-
fondito negli anni precedenti, in relazione al ricordo delle difficoltà di alimenta-
zione dei loro bambini. Ma, mentre esse sottolineavano il maggiore appetito dei 
figli riguardo alle pietanze da loro proposte – quasi portando una metafora del 
nutrimento terapeutico che cominciavano ad apprezzare nel gruppo – i ragazzi, 
nel laboratorio, esprimevano con la loro inerzia sentimenti terribili di desolazio-
ne, in relazione alla fiaba di Hansel e Gretel, come rifiutando il cibo mentale, da 
loro percepito come troppo amaro in quella fase. Si trattava della stessa scissione 
tra emozioni opposte, difficili da integrare. Abbiamo visto tuttavia, a proposito 
della fase finale del laboratorio, che anche nel gruppo dei ragazzi, come in quello 
delle loro madri, dopo una lenta e difficile presa di coscienza del dolore, compa-
iono infine dei segni di speranza, pur tra tanti problemi che rimarranno irrisolti. 

Conclusioni 
Voglio concludere con l’immagine della rete di Indra, una metafora traman-

datoci dalla tradizione buddhista, ma tratta dalla più antica mitologia indiana 
(Rgveda) 

 Nella casa di Indra, sovrano delle forze naturali, che protegge e nutre la vita 
è detta esservi una rete di perle siffatta che se ne guardi una, vedi tutte le altre 
in lei riflessa. L’intero cosmo è contenuto in ogni singolo granello di polvere. 
Mentre così pensava, Indra avvolse intorno all’universo, estendendolo in tutte le 
direzioni, una grande rete che non aveva né inizio né fine. I fili orizzontali cor-
revano attraverso lo spazio, i fili verticali nel tempo. Ad ogni loro incrocio vi era 

Dentro e fuori dal tempo



 1 - 2020108 Jung nei Gruppi

una perla di cristallo, ognuna diversa dall’altra, ognuna rappresentava un essere 
umano. La luce che ogni perla rifletteva si specchiava in tutte le altre e da tutte le 
altre riceveva la luce che esse emanavano. 

Secondo questa metafora, l’universo è come un’enorme rete che si estende 
all’infinito in ogni direzione, per includere ogni aspetto dell’esistenza, senza ecce-
zioni. Al punto di intersezione di ogni nodo della rete c’è una lucente gemma dal-
la superficie riflettente. Ciascuna gemma riflette ogni altra, generando una vasta 
rete di sostegno che include tutto. Per quanto il loro numero sia infinito, nessuna 
gemma esiste senza le altre o può essere considerata a sé stante. Se ne appare una, 
appaiono tutte. Se non ne appare una, non ne appare nessuna. Se comparisse un 
puntino nero su una qualunque delle gemme, comparirebbe su tutte. 

Tutto questo contiene una verità fondamentale per capire cos’è la vita e il 
nostro rapporto col mondo: l‘interdipendenza di tutte le cose. Il fatto che siamo 
legati gli uni agli altri da legami indissolubili che si estendono a tutti gli altri esseri 
e a ogni elemento dell’universo. 

 “Immaginate una rete di ragno multidimensionale, coperta di primo mattino di 
gocce di rugiada, ogni goccia di rugiada contiene il riflesso delle altre gocce e in 
ogni goccia di rugiada riflessa i riflessi di tutte le altre gocce di rugiada in quel 
riflesso e così all’infinito”.4

Bibliografia
Anzieu D. (1985) L’Io pelle, Borla, Roma 1987. 
Bettelheim B. 1976, Il mondo incantato, Feltrinelli, Milano, 1977. 
Brown D., Zinkin L. (a cura di), La psiche e il mondo sociale, Raffaello Cortina Editore, Milano 1994. 
Calvino I., Fiabe italiane, Einaudi, Torino 1956. 
Cambray J., Sincronicità, Fattore Umano Edizioni, Roma 2009. 
Correale A., Il campo istituzionale, Borla, Roma 1991. 
Di Maria F., Lo Verso G. (a cura di ), La psicodinamica dei gruppi, Raffaello Cortina Editore, Milano 1995. 
Erba Tissot H. (a cura di), Interpretare le fiabe, da “Rivista di Psicologia Analitica” n. 22, 1980. 
Festini W., La psicologia dinamica dei gruppi clinici, Borla, Milano 1998. 
Franz von M. L. (1970), Le fiabe interpretate, Boringhieri, Torino 1980. 
Franz von M. L. (1977), Il femminile nella fiaba, Boringhieri, Torino 1983. 
Franz von M. L. (1977), L’individuazione nella fiaba, Boringhieri, Torino 1987. 
Jung C. G. (1912/52), Simboli della trasformazione in Opere vol. V, Boringhieri, Torino 1970. 
Jung C. G. 1946/48, Fenomenologia dello spirito della fiaba, in Opere Vol. IX, tomo I, Boringhieri, Torino 1982. 
Jung C. G., La sincronicità come principio di nessi acasuali, in Opere, Vol. VIII, Boringhieri, Torino 1976. 
Kaës R., Fiabe e racconti nella vita psichica, Borla, Roma 1997. 
Kaës R. in AA. VV., L’istituzione e le istituzioni, Borla, Roma 1991. 
Kaës R. (1976), L’apparato psichico dei gruppi, Armando Editore 1996. 
Kaës R., Il gruppo e il soggetto del gruppo, Borla, Roma 1994. 
Neri C., Gruppo, Borla, Roma 1997. 
Neumann E. (1949), Storia delle origini della coscienza, Astrolabio, Roma 1978. 
Parise S., Le fiabe, da Trattato di psicologia analitica, Utet, Torino 1992. 
Propp V. J., Morfologia della fiaba, Newton, Roma 1992. 
Quaglino G. P., Casagrande S., Castellano A., Gruppo di lavoro, lavoro di gruppo, Raffaello Cortina Editore, 

Milano 1992. 
Watts A., Buddismo. Religione senza religione, Lindau, Torino 2015. 

4 In Watts A., Buddismo, 2015. 

Cinzia Caputo



.,-_ -

- -- -

- -·-



     1 - 2020110 Jung nei Gruppi

RADICAMENTO E VITA
La terapia di gruppo integrata, come risposta 
al senso di estraneità in una società globale. 
Aspetti controtransferali

Alda Marini

Riassunto
In una società globale dove gli individui si accostano ma non sono più in rela-
zione è sempre più forte l’angoscia e il solipsismo che dichiara l’impossibilità di 
sentirsi parte di un intero e di poter condividere stati emotivi autentici. Il sim-
bolo dell’albero è evocato dall’esperienza collettiva di radicamento nel vissuto 
emotivo, negli stati corporei, ma anche nelle sincronicità, che fanno percepire 
l’essere parte di un medesimo sistema malgrado le tante differenze individuali 
e culturali. I temi emersi vengono trattati con modalità integrate, dallo psico-
dramma al disegno, dalla narrazione di un sogno al fantasticare collettivo, ri-
parando pian piano la povertà lessicale dell’anima e giungendo ad una nuova 
e più ricca capacità espressiva che promuove una rinascita emotiva. Con tutte 
queste sfaccettature si articola la conduzione che viene anche esemplificata con 
la descrizione di due sedute. 

Summary
In a global society where people are “connected” but not in true relation, di-
stress and solipsism are on the rise and make it hard or impossible for many 
individuals to feel part of a whole and share authentic emotions in their rela-
tionships. 
Each group session is designed to evoke the image of the tree, a symbol for 
re-rooting their emotional life; psychological and somatic experiences, as well 
synchronistic events allow for experiencing that the group members are part of 
a whole despite their individual and cultural differences. 
I encourage the group members to use other means of communication than 
words, including painting, touching, playing as well as psychodrama, as wor-
king with dreams, sharing fantasies, individual and collective ones. 
The previous poverty of communication with soul and from the soul is giving 
way to an expressive capacity and the disco. 

Siamo in una società globale, sempre più complessa in 
un senso e semplificata in un altro, dove gli individui si 

accostano ma non sono più in relazione. Dove le amicizie 
diventano numeri da ostentare per la quantità e la qualità 
ha perso di interesse. I social media hanno dematerializ-
zato i rapporti ed è sempre più forte l’angoscia e il solip-
sismo che dichiara l’impossibilità di sentirsi parte di un 
intero e di condividere stati emotivi autentici. 

Queste riflessioni, che meriterebbero una trattazione 
ben più ampia, giustificano l’attenzione che ultimamente 



1 - 2020 111Jung nei Gruppi

viene data all’esperienza gruppale anche in ambito junghiano, in passato ritroso 
riguardo alla validazione della terapia di gruppo. 

Queste considerazioni mi hanno condotto negli anni ad attivare gruppi di te-
rapia, adattandoli nel tempo alle esigenze terapeutiche dei miei pazienti. Nato 
come accompagnamento alla fine del percorso analitico ho realizzato quanto in 
molti casi il gruppo permettesse il costellarsi di tematiche debolmente compar-
se in terapia individuale e ne fosse quindi un potente attivatore. La gruppalità 
interna trovava eco e amplificazione nel confronto con l’altro, generando vissuti 
inaspettati e solo intravisti nel rapporto individuale. L’esperienza gruppale è stata 
perciò poi proposta ad alcune tipologie di pazienti come doppio percorso, in 
affiancamento a quello individuale. 

Da qui sono partite le mie riflessioni sui gruppi che hanno portato a struttura-
re un modello che nel tempo si è definito maggiormente. 

Caratteristiche dei gruppi 
I gruppi da me condotti hanno cadenza quindicinale, sono rivolti a pazienti 

che per lo più ho avuto in trattamento individuale o che comunque hanno già 
fatto un percorso personale. La cadenza quindicinale permette la costituzione su 
diversi fronti, di un impegno meno oneroso dell’analisi individuale. 

Ho infatti cercato di stabilire una frequenza che fosse realisticamente sosteni-
bile e condivisibile in un gruppo che vede intersecarsi gli impegni di più persone. 
È esperienza comune la fatica che oggi si fa a stabilire e mantenere un impegno 
settimanale fisso, anche per l’attività professionale del paziente, sempre più di-
versificata e distribuita anche in spazi prima dedicati alla vita personale. Inoltre 
è oggi presente un’attitudine sociale a sentirsi liberi di fare scelte contingenti ri-
guardo al proprio tempo, quindi vincolare un tempo definito coinvolge il senso 
di responsabilità e l’impegno ed è più un obiettivo da raggiungere in terapia che 
un prerequisito. 

Vi è anche un tema di costi che la crisi economica ha reso più pressante e che 
la dimensione gruppale, con costi inferiori e a cadenza quindicinale, alleggerisce 
e permette la fruizione dell’esperienza terapeutica anche in condizioni di disagio 
economico. 

La mia esperienza è partita con i pazienti che stavano finendo il trattamento, 
indirizzandoli a proseguire, nel momento del passaggio, con la terapia di gruppo. 
In alcuni casi permaneva la motivazione del paziente a frequentare il gruppo an-
che oltre il tempo concordato e questo mi ha portato a fare delle ulteriori rifles-
sioni. La prima osservazione è di tipo sociologico: malgrado i risultati raggiunti 
stabilmente, le caratteristiche dei tempi di internet sopra descritte lentamente 
portavano i pazienti a scivolare verso dinamiche di adattamento compensatorio, 
mettendo in sofferenza gli obiettivi individuativi focalizzati durante la terapia. E 

Radicamento e vita



 1 - 2020112 Jung nei Gruppi

questa possibilità il paziente ora la riconosceva, e ciò lo induceva a chiedere di 
continuare col gruppo. 

Infatti è esperienza comune quanto sia presente oggi un continuo rinforzo 
negativo che induce alla superficializzazione nel rapporto con se stessi e gli altri. 
L’esperienza del gruppo diventa allora anche una prevenzione di eventuali suc-
cessivi disagi mantenendo sempre connesso il paziente con il suo mondo interno. 

Nell’esperienza terapeutica di gruppo, infatti, il paziente è continuamente 
stimolato ad esaminare le sue dinamiche inconsce riguardo ad avvenimenti in 
itinere, a contingenze occorse successivamente. Viene quindi spinto a cogliere la 
dimensione simbolica contenuta negli atti e nelle scelte e a mantenere viva l’ener-
gia conquistata. 

Poi ci sono gli altri che il contesto socio-ambientale attuale tende sempre di 
più a far percepire persecutoriamente, è come se si assistesse a dinamiche socia-
li sempre più regressive in cui il prossimo, per citare una delle molte riflessioni 
di Luigi Zoja1, è sempre più distante, sconosciuto, quindi nemico. Invece nel 
rapporto gruppale la relazione che si genera, si rinforza e si affina, porta all’at-
tivazione di dinamiche relazionali sempre meditate e consapevoli, rafforzando e 
confermando i risultati della terapia individuale, oltre ad un’eticità relazionale 
attivata dal continuo riferirsi al mondo interno. E poi, se è vero che si esiste nella 
relazione2, condividere e relazionarsi è un’esperienza di consistenza e ciò è di per 
se stesso un piacere. Ecco che la terapia di gruppo assume lo scopo precipuo di 
prevenire questa superficializzazione e di mantenere vivo e vitale il rapporto con 
l’inconscio e godibile la relazione con gli altri. 

Il gruppo permette ai partecipanti la possibilità di tenere aperta la finestra 
sulla dimensione inconscia non perdendo mai la connessione con se stessi e col 
proprio sé, nel contempo sperimentando una relazione autentica e un legame 
profondo fra i componenti, e questo approccio può essere esportato e consolida-
to all’esterno. 

Modalità di conduzione
La modalità con cui conduco i gruppi integra diversi approcci, chiamando i 

partecipanti ad utilizzare altre modalità comunicative che integrano, sostituisco-
no e superano la semplice comunicazione verbale, sollecitando l’immaginario. 
Dallo psicodramma al disegno, dalla narrazione di un sogno al fantasticare collet-
tivo si ripara pian piano la povertà lessicale di un’anima in sofferenza giungendo 
ad una nuova e più ricca capacità espressiva che promuove una rinascita emotiva. 

1  L. Zoja, La morte del prossimo, Einaudi, Torino, 2009. 
2   Dalle osservazioni winnicottiane secondo cui il bambino in sé non esiste bensì esiste in rapporto con le cure 
materne, che pian piano gli permettono di autonomizzarsi e qualificarsi nel mondo come individuo. Cit. ‘Un 
neonato è qualcosa che non esiste’ Winnicott, 1960, Sviluppo affettivo e ambiente: studi sulla teoria dello sviluppo 
affettivo, Armando, Roma, 1974, p. 45. 

Alda Marini



1 - 2020 113Jung nei Gruppi

Il lavoro terapeutico non è però confinato all’area psicologica, anche il corpo 
ne è parte attiva. 

Oltre al movimento presente nell’esperienza psicodrammatica, il corpo parla 
attraverso la postura, le espressioni facciali e durante gli incontri queste sono 
oggetto di osservazione da parte del terapeuta e integrano la sua percezione di 
quanto sta accadendo. E quando opportuno vengono comunicate al gruppo, dan-
do quindi rilievo al corpo nel contesto relazionale. 

Però la presenza del corpo in terapia non si limita a questo, una lettura psi-
cosomatica integrata3 comprende anche un interessamento alla comunicazione 
di malesseri, eventi fisici occorsi in terapia o patologie in atto. Il loro racconto 
colto ed elaborato secondo il principio dell’analogia vitale4 integra le occasioni 
che il terapeuta ha a disposizione per cogliere segnali e messaggi dal paziente che 
sperimenta un rispecchiamento sempre più completo, che accresce la sua consa-
pevolezza. Un rispecchiamento quindi che include sia l’immaginario che il corpo, 
appieno presente con le sue manifestazioni che vengono accolte interamente, al 
pari di qualunque manifestazione psichica. Quindi del corpo si parla e il corpo 
dell’uno interessa il corpo del gruppo e genera vissuti somatici condivisi e lettura 
simbolica. 

Questo gioco continuo di piani che si intersecano trova validazione nel concet-
to junghiano di sincronicità e nella teorizzazione di un unus mundus che accoglie 
e comprende ogni livello del reale e vi manifesta i suoi significati. Una comune 
matrice permea il mondo psichico, la cosiddetta dimensione dell’ultravioletto, e 
il mondo materiale, quella che Jung chiamò l’infrarosso. Questa comunione di 
significato è data dalla presenza dell’archetipo, ugualmente attivo in psiche e ma-
teria, coi medesimi sensi e con le stesse caratteristiche e proporzioni. Così come 
entrano i sogni e l’immaginario come psichico, così entra come materia il corpo 
con le sue manifestazioni, che altrettanto si esprimono nel gruppo. 

Quando un gruppo si costituisce e i componenti iniziano ad interagire guidati 
dal conduttore, si crea quello che potremmo definire un campo, un luogo in cui 
i vissuti si intersecano, si contaminano, si fondono e mantengono la connessione 
nel tempo e nello spazio. E tale connessione include anche la realtà fisica in tutte 
le sue manfestazioni, corpo compreso. 

Vi è una interdipendenza di vissuti, azioni ed eventi somatici che si intrecciano 
e quando vengono svelati dalla lettura simbolica del terapeuta vengono integrati e 
trasmettono la percezione di essere parte di un tutto. 

3  Mi riferisco qui ad una delle teorie più avanzate dell’approccio psicosomatico, l’Ecobiopsicologia, nata dal 
pensiero di Diego Frigoli, che a partire dall’epistemologia della complessità e sviluppando il pensiero junghiano 
coglie l’unità archetipica che si manifesta in un ordine espresso nel mondo (Eco), nella materia (Bios) e nella 
psiche (Psyche) e permette di effettuare una lettura simbolica raffinata e puntuale delle patologie organiche. 
4   Per analogia vitale Diego Frigoli intende una ricorrenza tipologica di similitudini che riferiscono gli organi e 
la funzione vitale che assolvono nel corpo ad un preciso aspetto simbolico che ne esprime le caratteristiche. La 
dimensione archetipica che sottende a questo approccio esprime il continuum corpo-universo. 

Radicamento e vita



 1 - 2020114 Jung nei Gruppi

Un tutto che non si limita a ciò che viene condiviso nelle due ore del gruppo 
ma si estende a ciò che il paziente sperimenta all’esterno attivando contaminazio-
ni che rinforzano il legame dei componenti del gruppo. 

Questa dimensione entangled5 si manifesta in modo sorprendente nelle dina-
miche osservabili durante le sedute. Come accade nella fisica quando particelle 
che sono state a contatto vengono separate, ma quando una subisce un’altera-
zione anche l’altra, seppur distante, manifesta la medesima modifica, così anche 
fra i partecipanti che condividono momenti di forti emozioni, potenti sintonie, si 
generano corrispondenze sbalorditive. A titolo di esempio una seduta: 

Il gruppo composto di 7 persone è quasi al completo, manca solo una persona, 
Greta. Il tema si snoda a partire da eventi personali accaduti fino a parlare dell’au-
torizzazione a decidere, della fatica a compiere scelte libere per sé e di quanto consi-
derazioni di opportunità creino conflitti che immobilizzano e impediscono di godersi 
le situazioni. A circa i due terzi della seduta arriva Greta. Si inserisce trafelata e 
narra di avere appena terminato un master in Bocconi, a quel punto ci doveva essere 
un rinfresco cui avrebbe avuto piacere di partecipare, ma che le avrebbe impedito 
di essere presente alla seduta di gruppo. Era quindi rimasta pochi minuti ed era 
partita, per non mancare ad un impegno per lei molto importante e investito sim-
bolicamente. Il traffico intenso dell’ora di punta l’aveva però bloccata in auto per 
più di un’ora impedendole di vivere sia l’una che l’altra esperienza. Tutto il gruppo 
rimane sorpreso dalla coincidenza dei temi. Era come se, mentre noi parlavamo 
del senso delle scelte e della fatica che si fa a sperimentare la libertà di decidere, la 
persona assente avesse sperimentato concretamente ciò di cui il gruppo stava discu-
tendo. Inoltre le conclusioni cui il gruppo era giunto, che era importante rispettare 
il proprio vissuto e autorizzarsi a scelte anche non rispondenti alle aspettative altrui, 
erano esattamente le riflessioni che in auto, frustrata e arrabbiata stava facendo la 
paziente. Alla fine anche il vissuto della paziente è stato modificato in senso posi-
tivo, aveva colto la sincronicità che si era manifestata in quel frangente e quanto il 
legame col gruppo fosse forte. Non aveva in fondo perso nulla e aveva recuperato il 
senso anche di un disagio. È stata una seduta importante che ha permesso al grup-
po di sentire ulteriormente quanto le medesime leggi muovono tutti e quanto una 
sottile regia ci faccia sperimentare la nostra direzione quando si è all’interno di un 
percorso individuativo. 

In questo caso il mio intervento è stato minimo, ho solo reso manifesto quanto 
il campo aveva costellato e reso già fruibile a tutti. 

5  Ci si riferisce qui alla concezione quantistica secondo cui nell’universo ogni elemento è connesso indissolubil-
mente a tutti gli altri. Il concetto di entanglement mette in luce il fenomeno di correlazioni a distanza su sistemi 
fisicamente separati, non spiegabili attraverso meccanismi di tipo causale. 

Alda Marini



1 - 2020 115Jung nei Gruppi

In un altro gruppo, meno numeroso, vi è un nuovo arrivo. Qui il mio interven-
to è stato più complesso e la mia funzione più articolata: 

Ho appena inserito una nuova componente, Ginevra, dopo tanto che non ci sono 
nuovi ingressi. Per lo più le persone del gruppo sono introverse e la conduzione è 
spesso parecchio attiva. Il gruppo, che potrei definire un po’ timido, ha modalità 
calde e gentili, e solitamente manifesta accoglienza, affettività, solidarietà, facendo 
un po’ fatica a esternare vissuti aggressivi o emozioni forti. Ginevra è invece spi-
gliata ed estroversa e riceve stranamente un’accoglienza freddina, formale, la seduta 
è permeata di silenzi che, malgrado i temi introdotti qua e là e la presentazione 
reciproca, sembra non riuscire ad ingranare e a Ginevra passa un vissuto espulsivo, 
come racconterà in seguito. Giunta verso la fine della seduta, alla ricerca di un senso 
condivisibile di quanto stava accadendo mi compare l’immagine di un gruppo di 
persone in ascensore. Tipicamente in un simile contesto vi è gentilezza formale, un 
po’ di imbarazzo, se la permanenza per qualche motivo si protrae, e un discorrere del 
tempo o argomenti più neutri possibile. L’immagine non se ne va e sento che provie-
ne dal campo che finalmente si è attivato e mi sta fornendo un mezzo per veicolare il 
senso di quanto sta accadendo. Non so dove mi porterà questa percezione ma sento 
che mi devo fidare dell’immagine che mi è comparsa così insistentemente. Allora di-
chiaro ciò che ho sentito e decido di tentare di far agire ciò che si è costellato. Invito 
i pazienti ad entrare nell’ascensore, drammatizzando l’evento. Li vedo coinvolti e di-
vertiti e finalmente sollevati dall’imbarazzo, aderendo ad una richiesta dell’analista 
si apprestano a vivere la situazione. Al momento mi fermo alla drammatizzazione 
dell’ascensore, non riesco a vedere altro, quindi non ho altre informazioni da dare 
e attendo di capire in che direzione si andrà, sollecitata da stimoli provenienti dal 
gruppo,. I pazienti si pigiano un po’, vivono ridacchiando l’imbarazzo, poi entrano 
anche psicologicamente nella situazione. Qualcuno schiaccia il pulsante all’ultimo 
piano, nessuno pensa di scendere prima. Parlano un po’, è il settimo piano, “cosa 
c’è” chiedo “al settimo piano? Una terrazza. Cosa li aspetta lì? Una festa, un ape-
ritivo… e finalmente qualcuno dice: “Per festeggiare l’ingresso di Ginevra!” Sono 
allegri, hanno finalmente trovato la via. Scendono dall’ascensore e festeggiano brin-
dando con bicchieri immaginari, ridono, si abbracciano, le danno il benveneuto, 
qualcuno si commuove, la tensione si è sbloccata! I pazienti hanno creato un rito 
d’iniziazione per Ginevra che ora appartiene al gruppo. 

Ruolo importante nelle riflessioni sul gruppo riguarda gli aspetti controtran-
sferali e il modo di giocare il ruolo da parte del terapeuta. Questi oltre al con-
tenimento, elaborazione e integrazione dei conflitti e delle quote individuali dei 
pazienti, che emergono in seduta, si pone come vero e proprio veicolo di tra-
smissione di contenuti, luogo neutro che facilita il passaggio delle nozioni dalla 

Radicamento e vita



 1 - 2020116 Jung nei Gruppi

dimensione inconscia a quella cosciente. Il conduttore coglie e trasforma quan-
to emerge in forma grezza nel gruppo e lo comunica, oppure lo conserva come 
nozione che informa i suoi interventi volti a far emergere ciò che si muove nella 
dimensione sotterranea del campo. Il terapeuta scompare come persona e com-
pare come contenitore e trasformatore di tutti gli eventi che si generano durante 
la seduta, sia dentro che fuori dalle mura della stanza. Coincidendo egli stesso col 
campo che si genera nell’evento gruppale. 

Il concetto di sincronicità si costituisce come centrale nelle riflessioni sulla 
terapia di gruppo. 

Questa nube di vissuti ed eventi si lega e si intreccia con quella di cui sono 
portatori tutti i componenti il gruppo, fino a trovare una stabilità e una geometria 
che individua il centro e i punti intermedi e marginali. 

Ogni gruppo crea così una sua dimensione finendo per costituirsi come un in-
sieme, un mondo unico in cui parlano per varia voce le diverse componenti, base 
d’appoggio, luogo di contenimento e dimensione di accoglienza, in una parola 
casa, luogo sicuro. 

Il gruppo è però anche luogo di conflitto, in cui il paziente può sperimentare 
la possibilità di risoluzione attraverso una dinamica di unificazione degli opposti, 
esperienza trasformativa, integrazione ed, in sintesi, evoluzione. Di fatto la nozio-
ne che permea il lavoro e lo giustifica è il concetto junghiano di archetipo, matrice 
comune che permette di sentire e interagire in un terreno che tutti riconoscono 
come proprio, ma questa declinata nei differenti complessi, proiettata nei compo-
nenti del gruppo viene intensamente sperimentata nella relazione gruppale per-
seguendo una potente integrazione dei complessi attivati e portando ad un sano 
ritiro delle proiezioni. 

Ogni seduta sembra ricomporre il simbolo dell’albero, si individua un radica-
mento nel vissuto emotivo, negli stati corporei ma anche nelle sincronicità, che 
fanno percepire l’essere parte di un medesimo sistema malgrado le tante diffe-
renze individuali e culturali. Ma le singole radici dell’albero affondano in ambiti 
diversi, traggono energia e alimentano il tronco comune delle consapevolezze e 
dell’esperienza condivisa. Finché poi le ramificazioni individuali si nutrono della 
complessità articolata dell’esperienza crescendo ed esportando una nuova ric-
chezza. 

Bibliografia 
C. G. Jung
– 1912-52 Simboli della trasformazione, in Opere vol. V, Bollati Boringhieri, Torino, 1970.
– 1916 Considerazioni sulla psicologia del sogno, in Opere Vol. VIII, Bollati Boringhieri, Torino 1976.
– 1928 Energetica psichica, in Opere Vol. VIII, Bollati Boringhieri, Torino 1976.
– 1934-54 Gli archetipi dell’inconscio collettivo, in Opere Vol. IX, Bollati Boringhieri, Torino 1980.
– 1947-54 Riflessioni teoriche sull’essenza della psiche, in Opere Vol. VIII, Bollati Boringhieri, Torino 1976.
– 1952 La sincronità come principio di nessi acausali, in Opere Vol. VIII, Bollati Boringhieri, Torino 1976.

Alda Marini



1 - 2020 117Jung nei Gruppi

D. Frigoli
– La fisica dell’anima, Persiani, Bologna, 2013.
– Il linguaggio dell’anima, Magi, Roma, 2016. 

A. Marini
– La materia dei sogni. Riflessioni sugli aspetti archetipici e collettivi dei sogni in Quaderni Asolani, MI-

STERYUM CONIUNCTIONIS. Le basi Ecobiopsicologiche delle immagini archetipiche. Terra celeste,
Persiani, Bologna, 2011.

– Imaginatio et ratio. L’esperienza dell’immaginazione attiva in terapia in Anamorphosis n. 11, Ananke, Torino, 
2013. 

– I sogni, le forme, l’aria: il laboratorio di Social Dreaming Matrix in una prospettiva ecobiopsicologica in Qua-
derni Asolani, MYSTERIUM CONIUNCTIONIS. Le basi ecobiopsicologiche delle immagini archetipi-
che. Spiritualis Substantia, Persiani, Bologna, 2013.

W. Scategni
– Psicodramma e terapia di gruppo, Red, Como, 1996. 
– Attualità di Jung e Moreno in tempi di globalizzazione, relazione presentata al 
– Convegno CIPA 2016 a Roma. 

A. Schutzenberger, Lo psicodramma, DR, Roma, 2003. 
C. Widmann (a cura di), Sincronicità, Magi, Roma 2016. 
D. Winnicott (1960), Sviluppo affettivo e ambiente: studi sulla teoria dello sviluppo affettivo, Armando, Roma,

1974, p. 45. 
L. Zoja, La morte del prossimo Einaudi, Torino, 2009.

Radicamento e vita



     1 - 2020118 Jung nei Gruppi

INTEGRARE NELLA FINE
Dalla participation mystique all’individuazione: 
processi di integrazione delle personalità nella 
conclusione di una psicoterapia di gruppo a tempo 
indeterminato

Leila Schiavi

Riassunto
L’autrice si è proposta di analizzare alcuni dei processi psicologici profondi che 
sono intervenuti e si sono manifestati nella fase conclusiva di una terapia di 
gruppo a tempo indeterminato, co-condotta, in un contesto di lavoro in studio 
privato. 
Ha cercato di evidenziare le modalità con cui, alcuni concetti di matrice jun-
ghiana hanno influenzato e contribuito al lavoro di integrazione, prima teorica 
e poi esperienziale, di parti della personalità dei singoli partecipanti, del gruppo 
e dei conduttori per quanto riguarda l’approccio teorico. La sua analisi si è 
concentrata principalmente sulla fase iniziale, di costituzione del gruppo, pas-
sando attraverso alcuni momenti cruciali, di svolta del lavoro, per poi dedicare 
un’attenzione maggiore alla fase conclusiva inteso come momento di raccolta, 
di definizione o individuazione e riconoscimento del senso del lavoro comples-
sivo. Una parte del lavoro è dedicata ai processi paralleli relativi ai conduttori, 
nella specificità della co-conduzione come elemento di complessificazione del 
lavoro terapeutico e di analisi delle dinamiche gruppali, e sulla creazione dello 
“spazio dentro” e degli “spazi fuori” come elemento, invece, dis-integrante e 
dis-gregante del lavoro, al fine di dare voce a tutte le parti psichiche coinvolte. 

Summary
The author proposed to analyze some of the profound psychological processes 
that have intervened and manifested themselves in the conclusive phase of a 
group therapy of indefinite duration, co-conducted, in a context of work in 
private practice. 
He tried to highlight the ways in which, some concepts of Jungian matrix have 
influenced and contributed to the work of integration, first theoretical and 
then experiential, of parts of the personality of the individual participants, 
of the group and of the conductors with regard to the theoretical approach. 
His analysis focused mainly on the initial phase, the constitution of the group, 
passing through some crucial moments, the turning point of the work, to then 
devote greater attention to the conclusive phase understood as a moment of 
collection, definition or identification and recognition of the sense of overall 
work. A part of the work is dedicated to the parallel processes related to the 
conductors, in the specificity of co-conduction as an element of complexifica-
tion of therapeutic work and analysis of group dynamics, and on the creation of 
“space within’and of “spaces outside’as an element, instead, dis-integrating and 
dis-aggregating work, in order to give voice to all the psychic parts involved. 	



1 - 2020 119Jung nei Gruppi

Il cosiddetto uomo “moderno” è in ogni tempo un solitario, poiché ogni passo che 
fa verso una conoscenza più alta e più vasta lo allontana sempre di più dalla sua 
originaria e puramente animale participation mystique con la massa, e dall’essere 
immerso in un inconscio comune. Ogni passo in avanti rappresenta una lotta per 
sradicarsi dal seno materno universale della primitiva incoscienza, in cui vive la 
grande massa del popolo. 

 (Jung, Opere, vol. X/1, p. 110)

La nascita di un gruppo di psicoterapia è un processo e un evento incerto 
quanto la sua fine, forse come ogni evento creativo, procreativo della vita. 

La presenza di forze in “campo’1 favorevoli e contrarie, le componenti vitali e 
distruttive, aggreganti e disgreganti, sembrano invece una certezza. Il gruppo di 
psicoterapia di cui parlerò in questo articolo, ne è a mio avviso una potente esem-
plificazione, sia nel suo inizio che nella sua fine. E ritengo sia anche il racconto di 
come, gli aspetti individuativi della personalità e il loro raggiungimento, passino 
necessariamente attraverso significative turbolenze, rinunce, limiti, impotenza e 
perdita. 

Avendo iniziato la mia formazione gruppoanalitica, sia teorica che esperienzia-
le, durante la mia analisi junghiana personale, sono sempre stata portata sponta-
neamente a ricercare i punti di contatto teorici tra i due filoni di pensiero, insieme 
all’osservazione delle differenze, certamente per un mio bisogno iniziale di inte-
grare gli approcci teorici e le mie parti interne, ma poi per la crescente curiosità e 
sorpresa ogni volta che ne coglievo soprattutto le potenti affinità. 

Un aspetto che da sempre, ad esempio, mi colpisce quando lavoro in gruppo, 
è la forza delle immagini evocate (sia quelle portate direttamente dai pazienti nel 
gruppo, che quelle innescate, e non necessariamente esplicitate, nei conduttori), 
quanto siano amplificate rispetto al lavoro terapeutico individuale, e quanto, a 
volte, siano primordiali o profonde e anticipino o accompagnino il lavoro te-
rapeutico, permettendo interpretazioni e conseguentemente elaborazioni anche 
molto complesse; quanto quindi si pongano come una guida, un orientamento nel 
lavoro terapeutico nella loro funzione mitopoietica, quindi anche di racconto. 

Da questo punto di vista, a mio parere, alcuni processi gruppali, proprio per 
la loro complessità, rientrano assolutamente in quella che possiamo definire psi-
cologia del profondo, la rappresentano, come in un teatro. Non solo, ma dovendo 
stare necessariamente il terapeuta (o i terapeuti) in una posizione intermedia, un 
“piede dentro e uno fuori”, (ricordiamo che la seduta del terapeuta è paritaria 
rispetto a quella degli altri pazienti nel cerchio del gruppo) possono entrare vi-
sibilmente nel processo terapeutico anche i contenuti emotivi del/dei terapeuti. 

1 Le origini del modello-concetto di campo si fanno risalire ai contributi di Kurt Lewin, 1951 che definisce il campo, 
in ambito sociale e psicologico, come una totalità dinamica capace di creare all’interno di un gruppo un senso di 
coesione e appartenenza che si manifesta con l’emergere del sentimento del “noi” e implica un’identità di gruppo, 
per cui il cambiamento di uno provoca il cambiamento anche degli altri, Neri C. 2011. 

Integrare nella fine



 1 - 2020120 Jung nei Gruppi

In tal senso, posso affermare che, la psicologia analitica junghiana e in particolar 
modo la figura di C. G. Jung stesso, come modello ispiratore dell’onestà di una 
ricerca personale profonda, mi hanno supportato spesso nell’osservazione attenta 
del mio controtransfert, permettendomi di non allontanare troppo da me, dalla 
mia esperienza personale e professionale, ciò che avveniva in gruppo, rintraccian-
do anche le mie componenti in gioco, tutte le volte che ho potuto contattarle, utili 
soprattutto per sintonizzarmi con un particolare vissuto/nodo/complesso dei pa-
zienti e contribuire alla sua elaborazione (campo controtransferale). A maggior 
ragione in un gruppo molto ristretto di numero e in co-conduzione, in cui l’am-
plificazione sembra essere massima, naturalmente con pro e contro. 

A tale proposito, una delle prime immagini evocate e rappresentative di que-
sto gruppo (ma potrebbe esserla di tanti gruppi), è stata quella del fossile, con le 
sue caratteristiche “stratificazioni”. “Là dove c’era il mare ora ci sono le montagne 
con la loro storia” commenterà la mia collega alla fine di una seduta in cui uno dei 
pazienti era rimasto colpito da un reperto fossile presente nello studio. Il tempo 
e i cambiamenti (o sconvolgimenti) climatici hanno modificato l’ambiente, che è 
al tempo stesso, ambiente interno psichico, esterno, corporeo e sociale/collettivo. 

Possiamo affermare con una certa sicurezza che, ogni gruppo ha una sua storia, 
una sua evoluzione specifica e archetipica al tempo stesso. Forse questa immagi-
ne del fossile annunciava e richiamava proprio un aspetto della storia di questo 
specifico gruppo, in cui effettivamente le montagne erano spesso presenti, non 
solo come racconti di esperienze e vicende dei pazienti, ma anche come immagini 
fantasiose o simboliche; montagne di roccia dura e aspra, ripide, su cui salire o 
da cui scendere velocemente in bicicletta, a volte con il rischio di schiantarsi. Più 
volte, infatti, con la collega ci siamo ritrovate a parlare dei pazienti, delle mani-
festazioni dei loro meccanismi difensivi, come di materia dura, calcarea, che solo 
una “bomba” o un martello pneumatico avrebbero potuto scalfire! Qui mi torna 
alla mente il concetto di “bastione” rappresentativo degli arresti del processo 
analitico. Il bastione rimanda ad un settore scisso della vita del paziente che entra 
bruscamente nel campo dell’analisi, dapprima all’interno di un vissuto catastro-
fico e, in seguito, come occasione di un profondo arricchimento. Pur sottoline-
ando la certezza sull’origine dei bastioni (il paziente), i Baranger sottolineano un 
elemento importante, l’inevitabilità della loro irruzione in ogni campo analitico. 
Il bastione è il sintomo di una patologia del campo e non del paziente, modellata 
dalla specificità dell’incontro con l’analista / gli analisti. A fronte delle vicende di 
questo gruppo di terapia, che vedremo, l’immagine del fossile sembra davvero an-
cora racchiuderne lo specifico excursus. Ma procediamo senza anticipare troppo. 

Ogni nascita richiede una spinta, una motivazione, che da subito si è rivelata 
particolarmente forte in noi conduttrici, trattandosi appunto di un gruppo co-
condotto, motivazione maturata nel desiderio di mettere a frutto anni di studio, 

Leila Schiavi



1 - 2020 121Jung nei Gruppi

di tirocini formativi, di altri gruppi condotti in altri contesti di lavoro, non sempre 
gratificanti. 

Pertanto, raggiunto un numero di candidati che ci sembrava almeno “inte-
ressante” per iniziare, ma certamente non sufficiente per ridurre i rischi di una 
chiusura precoce, con tutte le sue infauste implicazioni, il percorso è iniziato. I 
primi 4 partecipanti, 4 uomini che già in precedenza avevano affrontato o aveva-
no in corso una terapia individuale, presentavano aspetti omogenei per età (37-42 
anni), difficoltà di relazione, tendenza all’isolamento, tratti ossessivo/compulsivi 
e fobici, di gravità variabile. 

Abbiamo stabilito che il gruppo sarebbe stato a tempo indeterminato e slow 
open, quindi che ogni paziente avrebbe compiuto il proprio tragitto terapeutico 
indipendentemente da una fine prestabilita del gruppo e indipendentemente dal 
percorso degli altri e che nel contempo, nuovi pazienti sarebbero potuti entrare, 
previa comunicazione, condivisione e predisposizione dell’ingresso con tempi e 
modi opportuni. Tra gli obiettivi principali, lavorare sugli aspetti di dipendenza 
dei membri e favorire una maggiore autonomia di relazione e di vita, poiché il 
dispositivo gruppale ne ridurrebbe la potenza rispetto all’approccio individuale. 

La prima seduta è a novembre 2013, in autunno. A tutti è stata consegnata 
una scheda preliminare in cui sono state evidenziate le principali regole classiche 
di condivisione di questa esperienza, per la tutela di ognuno: privacy, pagamento 
delle sedute mancate, invito a non frequentarsi fuori dal contesto di lavoro grup-
pale o comunque di comunicarlo, di parlarne in gruppo. 

Non si sono mostrate particolari difficoltà nella condivisione di queste indi-
cazioni iniziali, tranne un’inevitabile caratterizzazione dei vari membri rispetto al 
valore e al vissuto nei confronti delle regole, e della partecipazione più o meno 
attiva. I partecipanti non si conoscevano tra loro e provenivano da città differenti. 

Un aspetto che da subito si è palesato con forza, è stata una sorta di “suddivi-
sione” tra chi parlava e chi non parlava o poco, chi più partecipe con contenuti ed 
espressioni, chi molto meno, a volte con attribuzioni di colpa per questi compor-
tamenti. Aspetto che nel tempo si è modificato, ma non marcatamente. Dal canto 
mio, mi trovavo in questa fase a parlare spesso, a portare stimoli, considerazioni, 
immagini, qualche volta con un po’ di imbarazzo, come spinta inevitabilmente a 
farlo (premetto di non essere una terapeuta particolarmente silente, neppure nel 
lavoro terapeutico individuale, ma in questo gruppo spesso sentivo la necessità 
di intervenire di più per trasformare la presenza di elementi angosciosi di fondo) 
a vivere un copione, solo in parte mio. E qui vorrei introdurre un altro aspet-
to, quello che considero un irrinunciabile anello di congiunzione tra l’approccio 
gruppoanalitico e quello junghiano, ovvero l’importanza del livello transpersona-
le-transgenerazionale di lavoro del gruppo. 

Foulkes S. H. (1948) è il primo autore ad introdurre il concetto di matrice e 

Integrare nella fine



 1 - 2020122 Jung nei Gruppi

a parlare di rete, osservando che le persone sono tra loro legate strettamente e 
intimamente, così che la loro interattività viene a costituire la sfera centrale della 
loro vita. Foulkes definisce plexus la rete nella sua parte più intima, compren-
dente la famiglia e coloro che hanno assunto un ruolo di rilievo per l’individuo. 
Sottolinea però anche che, la rete non rappresenta solo il sistema di interazioni 
sociali dell’individuo ma va piuttosto concepita come un sistema psichico nel suo 
insieme, quindi il campo totale degli avvenimenti tra tutti loro. Il campo menta-
le quindi include ciascun individuo ma al tempo stesso lo oltrepassa. Foulkes 
definisce l’insieme di tali processi transpersonale. Il gruppo è quindi la matrice 
mentale dell’individuo. Gli individui di uno stesso gruppo, di una stessa cultura, 
condividono una matrice mentale detta anche matrice di base che si fonda su ca-
ratteristiche biologiche di una specie, ma altresì sui valori e sulle relazioni radicati 
culturalmente. 

Personalmente ho sempre riscontrato un’interessante vicinanza, somiglianza, 
di queste concettualizzazioni foulkesiane con quanto postulato da C. G. Jung 
sull’esistenza di un Inconscio Collettivo, inizialmente da lui stesso definito Uber-
personliche (transpersonale), dove tale inconscio sarebbe l’artefice della fonda-
mentale interconnessione di ogni psiche individuale e sarebbe popolato da arche-
tipi, i quali costituiscono la base stessa di ogni esperienza transpersonale. Foulkes 
faceva notare che il concetto di matrice per il gruppo riguardava gli elementi 
dinamici e inconsci dei processi gruppali. 

Secondo Jung, noi facciamo indirettamente esperienza degli archetipi attra-
verso i sogni, i simboli, le favole, i rituali. Il gruppo di terapia è a tutti gli effetti 
un’esperienza rituale, un sogno, produce simboli e può essere raccontato, come 
sto facendo io in questo momento, o come si fa in alcune fasi della terapia per fare 
il punto del percorso e trovare l’identità. 

Il gruppo terapeutico nasce nell’antichità, ben prima del modello duale e viene 
ospitato per la prima volta nei santuari dedicati al Dio Asclepio nei quali si eserci-
tavano rituali di cura rivolti alle malattie dell’anima (Di Maria, Lo Verso, 19952). 

Dopo pochi mesi di lavoro, in una fase quindi ancora costitutiva del gruppo, 
in cui l’alleanza è ancora molto fragile, uno dei pazienti (che al momento seguivo 
io individualmente) comunica al gruppo che potrebbe doversi trasferire all’estero 
per lavoro e motivi affettivi, fatto realmente concretizzabile; e qui si aprono le pri-
me grandi preoccupazioni di noi conduttrici, visto il numero esiguo di membri. 

In realtà poi accade un fatto che avrà ancora maggiore eco e che si configurerà 
come un elemento traumatico del gruppo e di gruppo: questo paziente, che chia-
meremo Vito (nome di fantasia3) a causa di una brutta caduta accidentale in cui 

2  Di Maria F., Lo Verso G., La psicodinamica dei gruppi: teorie e tecniche, Raffaello Cortina Editore 1995
3  N.B. tutti i nomi dei pazienti che compaiono in questo articolo sono nomi di fantasia. 

Leila Schiavi



1 - 2020 123Jung nei Gruppi

si ferisce e riporta problemi ad una gamba, decide che non può proseguire, vista 
l’impossibilità di muoversi autonomamente. 

Di fatto, non rientra più in gruppo da una settimana all’altra e io mi faccio 
portatrice di questa notizia e del conseguente dispiacere, che diventa però un 
elemento soprattutto inquietante. In particolare, c’è un paziente, Mimmo, che ne 
rimane molto colpito poiché si sentiva particolarmente stimolato dalla sua pre-
senza. Mimmo è probabilmente il paziente più grave del gruppo dal punto di 
vista psicopatologico. Praticamente ritirato in casa, con una compagna che lo 
“stampella”, a seguito di uno strano tentativo di suicidio avvenuto qualche anno 
prima, mai veramente “preso in carico” dal punto di vista psichiatrico a causa 
di una scarsa compliance. La vitalità relazionale di Mimmo è ben raffigurata in 
un’immagine portata ad inizio gruppo, in cui si descriverà come “la persona che 
osserva dalla finestra, con invidia, la vita dei vicini attraverso le briciole lasciate 
dalla loro tovaglia”. Io nel contempo, vivo forti sentimenti che oscillano tra la col-
pa e la responsabilità per non essere riuscita a far rimanere di più Vito all’interno 
del percorso appena iniziato. 

Nel frattempo continuiamo a valutare nuovi inserimenti di pazienti e in con-
comitanza a questa uscita di scena di Vito, fa il suo ingresso un nuovo membro, 
Carla. Questo inserimento è una buona notizia ma non scevra di preoccupazioni 
rispetto all’accoglienza, a questo si somma il tentativo di elaborare l’uscita, vissuta 
al momento come scomparsa, di Vito. Carla ha una personalità che potremmo de-
finire “ingombrante”, tende a parlare per la maggior parte della seduta, manifesta 
difficoltà a stare nei lunghi e densi silenzi che si presentano, provoca l’irritazione 
di pazienti e conduttrici con i continui tentativi di un rigido controllo (a tratti 
manipolatorio) del campo gruppale, ma è molto motivata a lavorare. Procediamo 
con incertezza sino alla prima pausa estiva, prima tappa significativa di questo 
percorso. Durante questa pausa però perdiamo un secondo paziente, Milo, che 
con una mail ci comunica la sua intenzione di non voler/poter proseguire, scu-
sandosi ma senza motivare chiaramente la decisione presa. Al rientro dalla pausa 
comunichiamo al gruppo di questa uscita, che però un po’ tutti si attendevano, 
che quindi non viene vissuta come traumatica. Milo ha in corso più percorsi di 
terapia ed è ancora confuso su ciò che potrebbe aiutarlo, sebbene idoneo alla 
terapia di gruppo. Io e la collega continuiamo ad essere molto preoccupate per 
questo numero esiguo di partecipanti, preoccupate soprattutto di non poter tene-
re “in vita” questo gruppo, ancora nell’incubatrice. 

Tuttavia, nel frattempo, tra angosce a volte quasi intollerabili di morte, si con-
solida quello che poi noi definiremo, anche affettivamente, lo “zoccolo duro” del 
gruppo: Carla, Mimmo e Rocco. Siamo nel primo anno di vita; iniziato il secondo 
anno, decidiamo in accordo con il nostro Supervisore, di inserire due nuove per-
sone contemporaneamente, con lo scopo, appunto, di dare linfa. Fino a questo 

Integrare nella fine



 1 - 2020124 Jung nei Gruppi

momento il lavoro è stato particolarmente faticoso: sedute connotate prevalente-
mente da umori depressi e deprimenti, svalutazioni del lavoro e auto-svalutazioni, 
dubbi, giudizi e paura dei giudizi, pensieri ossessivi, silenzi, aspetti mortiferi. Il 
nostro lavoro è di contenimento, maternage. 

Ci prepariamo e prepariamo i pazienti a questa novità quindi. A febbraio en-
trano Rosa e Giò. Rosa è ora la paziente più giovane del gruppo, una donna 
trentenne dall’aspetto piacevole ma spento a causa dell’umore flesso, in difficoltà 
nelle relazioni con i pari e l’autorità e rispetto al proprio progetto personale di 
studio e lavoro. Giò è il più anziano, un papà separato sulla cinquantina con una 
problematica depressiva cronica. In particolare l’ingresso di Giò elicita molta ag-
gressività nel gruppo. Dichiara da subito di non aver piacere ad essere in questo 
gruppo, di trovarsi quasi costretto, è spesso rigido, a tratti giudicante nei confron-
ti degli altri. Il rispecchiamento più energico avviene tra Carla e Giò, sicuramente 
al momento le due personalità più forti del gruppo. Tuttavia, questa è forse la fase 
più ricca di questo percorso di gruppo, la fase di maggiore possibilità di confron-
to per tutti, di più parti in gioco. Si apre finalmente anche la possibilità per noi 
conduttrici di non essere più vissute come una “monade”, o meglio una “sfinge 
oracolare”, come più volte i pazienti ci descriveranno (in assunto di base di dipen-
denza, per dirla alla Bion W. R. 19624) non senza angoscia, questa volta legata ad 
un cambiamento di dinamica. Questo ci porterà a vivere spesso pensieri, emozio-
ni e sentimenti praticamente opposti, non senza difficoltà nel confronto tra noi 
conduttrici, che comincia a diventare più teso, sia prima che dopo le sedute, in 
una sorta di incapacità di ritrovare quella simbiosi iniziale, quella com-partecipa-
zione e sintonia che ci aveva sempre accompagnate. Una parte dei fenomeni che 
si sviluppano nel campo gruppale appartengono ad un’altra sfera, quella del pro-
tomentale bionianamente inteso, cioè del fusionale, o della partecipation mystique, 
una sfera in cui non è ancora presente l’intuizione che possa esistere l’altro, se non 
in relazione con noi. Il gruppo di terapia e il gruppo in generale come dimensione 
di vita, non può essere visto solo come strumento di crescita ma anche come cata-
lizzatore di fenomeni repressivi, pregenitali e narcisisticamente investiti. 

Tra alti e bassi riusciamo ad arrivare alla fine del secondo anno di lavoro tutti 
insieme, ma nel febbraio successivo Giò ci lascia portando come motivazione 
di base un problema economico, che in realtà nasconde una significativa paura 
relativa al “tempo” di permanenza in terapia, con il quale è da sempre in gran-
de conflitto. Riusciamo però a parlarne in gruppo, laddove persino Carla, che 
dall’inizio si mostrava intollerante nei suoi confronti, si mostra sinceramente, in 
parte dispiaciuta, ed elaboriamo insieme questa uscita annunciata, ricevendo in 
chiusura una restituzione positiva del lavoro fatto e del suo valore proprio da Giò, 
che in ingresso si era posto negativamente. È la prima volta che possiamo lavorare 

4 Bion W. R., (1962), Apprendere dall’esperienza, Roma, Armando, 2009. 

Leila Schiavi



1 - 2020 125Jung nei Gruppi

in gruppo sull’uscita di un paziente, esplorandone i significati e i vissuti. L’uscita 
di Giò è per qualcuno un alleggerimento, per altri un sincero lutto. Attualmente 
il gruppo è composto da due donne e due uomini; si avvia un interessante lavoro 
sul rapporto tra maschile e femminile e i pazienti iniziano a parlare finalmente 
delle loro “esperienze relazionali di coppia” fuori gruppo. Sembra davvero che la 
dinamica del gruppo si sia modificata, c’è maggiore differenziazione tra i pazienti 
e più definizione di alcuni loro aspetti di personalità. Rosa svolge una funzione 
importante a questo riguardo, è di forte stimolo, ponendosi soprattutto con le sue 
differenze, a volte originalità. Al momento è la paziente che ha più vita sociale, 
malgrado una “maschera pesante” che indossa (o grazie ad essa) e alle conse-
guenti difficoltà con cui la porta. Si inserisce anche come presenza seduttiva e 
trasgressiva al tempo stesso e comincia anche ad accendersi nel volto. Ci parla 
molto del suo corso di tango e del ballo, di come la stia aiutando a ritrovarsi e 
rapportarsi con gli altri, inizia un corso professionale che le interessa. Entrano di 
fatto in gruppo aspetti vitali, arrivano anche alcuni sogni, flash. Anche Carla, che 
prima si limitava a corsi più noiosi, ora pensa alla danza e inizia un corso di ballo 
del ventre. Nelle prime fasi del gruppo, tutti i pazienti avevano optato “casual-
mente” per un corso fuori gruppo, chi tedesco, chi disegno, chi tiro con l’arco e 
persino noi conduttrici un corso sul Rorschach! Tutti all’interno di un processo 
parallelo). Mimmo, che prima aveva preso a modello Vito e poi Giò, ora cerca 
sintonia con Rosa. Rosa porta però la sua costante difficoltà a sentirsi parte di 
questo gruppo, rispetto allo “zoccolo”. 

È più partecipe quando la parte maschile è assente, proprio per una difficoltà 
a rapportarsi con l’altro sesso, che vive da sempre come persecutorio e violento. 
Con Carla trovano una vicinanza e sintonia proprio su questo tema relazionale. 
Nelle sedute tutte al femminile c’è infatti molta più apertura. A settembre del 
terzo anno le presenze di Rosa cominciano ad ondeggiare, ma rientra più stabil-
mente con il nuovo anno. In questa fase un po’ tutti i pazienti si prendono una 
pausa di riflessione più o meno lunga dal gruppo. Circola, questa volta, delusione, 
paura, timore dell’abbandono (proprio ora che si inizia a stare più liberamente 
insieme) e anche il nostro controtransfert è spesso caratterizzato da pesantezza 
e dagli incessanti vissuti differenti, spesso opposti, probabilmente conseguenza 
della scissione che sta agendo come meccanismo difensivo. Si comincia a parlare 
anche di incontri fuori gruppo, fatto che ci pone in attenzione. Rosa ha invitato 
tutti per un aperitivo (pur essendo a conoscenza delle regole di gruppo rispetto 
alla frequentazione fuori), ne parliamo in gruppo. In particolare è Rocco a voler-
ne parlare, preoccupatissimo di aver trasgredito una regola fondamentale, date 
alcune sue rigidità in merito. Iniziamo a riflettere su questo dentro-fuori, dalla te-
rapia individuale al gruppo, dal gruppo al fuori gruppo, entrando in gioco anche 
noi conduttrici con il nostro fuori. Rocco racconta di aver incontrato Rosa lungo 

Integrare nella fine



 1 - 2020126 Jung nei Gruppi

Leila Schiavi

la strada di casa più volte e di averle parlato, lo fa alla sua solita maniera molto 
preoccupato di essere “fuori dalle regole”. Mimmo e Carla fanno un breve tratto 
di strada insieme dopo ogni seduta di gruppo, chiacchierando del più e del meno. 
Io incontro Rosa ad un corso di ballo, Rosa incontra la mia collega in un ipermer-
cato. Di alcuni incontri si parla, di altri no. Ci sono mille domande che nessuno 
fa, tante cose da chiedere, dubbi, curiosità ma tutto resta per lo più silente. Tut-
tavia sembra che finalmente la vita, anche con il “piacere” stia entrando, senza 
possibilità per ora di parlarne più apertamente. C’è però molta frustrazione in noi 
conduttrici, causata dai differenti movimenti tra ciò che emerge nei colloqui indi-
viduali di monitoraggio e ciò che emerge in gruppo. Si elabora quindi la necessità 
di iniziare a “portare dentro” al gruppo quanto più possibile, con fatiche erculee. 
Rosa rientra più stabilmente, Mimmo prende contemporaneamente la decisione 
di lasciare la compagna di sempre con la quale ha un rapporto patologico da anni, 
riprende gli studi e inizia anche a lavorare. Carla incontra un uomo che le piace 
e intraprende un percorso tantrico, Rocco parla di più del suo rapporto ormai 
ventennale con la compagna e delle loro difficoltà, comincia anche a frequenta-
re persone nuove e a riappropriarsi di alcuni spazi personali molto trascurati. I 
movimenti vitali sono davvero in aumento. Rosa però continua a portare dubbi 
sulla sua permanenza in gruppo e sulla necessità di volersi e doversi occupare 
della conclusione dei suoi studi universitari, contemporaneamente ad un pro-
blema economico. Nel giro di qualche mese ci lascia, lo comunica in gruppo e 
sospende anche i colloqui individuali con me in una modalità in parte distruttiva, 
perversa. Per quanto annunciato e comunicato, questo gesto lascia il gruppo in 
grande sconforto e nuovamente di fronte alla elaborazione di una perdita e di una 
separazione. Anche noi conduttrici ci sentiamo piuttosto abbattute, soprattutto 
nell’ormai evidente impossibilità di inserire membri che continuamente il grup-
po sembra abbia necessità di espellere. Cominciamo ad interrogarci seriamente 
su questo in gruppo, sui movimenti espulsivi o esclusivi, provando a prenderci 
ognuno il proprio pezzetto di Ombra junghianamente intesa. In questa fase è 
infatti la riflessione su questo archetipo che mi aiuta molto a comprendere alcuni 
dei movimenti del gruppo. Sono anche io in questo momento nella particolare 
difficoltà personale di vivere il mio spazio vitale fuori e di pensarlo, anche rispetto 
ai pazienti e all’incontro eventuale fuori dal contesto di lavoro. 

Mi imbarazza molto che mi possano vedere o incontrare in un momento di 
svago o quotidiano di vita... inoltre la modalità perversa con cui Rosa ha interrot-
to i colloqui con me mi ha turbata e fatta sentire delusa e arrabbiata, fragile (si è 
rivolta ad un altro giovane collega che conosco e che lavora nel mio stesso studio. 
Lo scopro casualmente, o sincronicamente, per meglio dire, aprendo un giorno 
la porta dello studio al posto del collega!). Quando sono in seduta di gruppo 
sento una sorta di vergogna per l’accaduto, come se il gruppo potesse “smasche-



1 - 2020 127Jung nei Gruppi

rarmi”... forse era ciò che inconsciamente e “ombrosamente” avevo pensato per 
Rosa quando è stata inserita in gruppo? Che il gruppo la smascherasse?

Non me la sento più di inserire nuove persone e così la collega. Temiamo 
nuovamente il rigetto. Tuttavia i pazienti rimasti continuano a progredire nei loro 
mutamenti. Mimmo sembra il paziente che sta evolvendo più velocemente, non 
senza una nostra costante preoccupazione che questo sia anche un movimento 
maniacale con rischio di una rovinosa caduta depressiva; proprio lui, Mimmo, il 
paziente che all’avvio di questa esperienza neppure riusciva a guardare gli altri 
in volto (stava seduto di lato) ora é più comunicativo e aperto, esce, frequenta 
vecchi amici, ha lasciato la compagna, ha ricominciato a suonare in un gruppo 
musicale e lavora. Tuttavia inizia ad assentarsi più frequentemente dal gruppo, 
per motivi di lavoro, sembra oggettivi (lavorando su turni) e contemporaneamen-
te la mia collega inizia ad avere problemi di salute seri che la portano a fare degli 
accertamenti, problemi evidenti in gruppo, ma di cui nessuno parla e chiede, per 
ora. C’è un evidente blocco, un intasamento, un grumo. In coincidenza di questa 
fase, l’estate scorsa improvvisamente Mimmo tenta per ben 3 volte consecutive il 
suicidio e coinvolge gli altri due pazienti fuori dal gruppo, durante la pausa estiva 
per farsi sostenere. Ci vorranno mesi per elaborare questi complessi accadimenti. 

A ottobre la sensazione imperante è che il gruppo non ci sia più, si sia “sgreto-
lato” sotto l’effetto di potenti forze distruttive. Rocco e Carla sono traumatizzati 
dell’accaduto, arrabbiati con Mimmo che ora non li vuole più sentire. Ad inizio 
anno, con dolore, decidiamo di chiudere questa esperienza dandoci qualche mese 
di tempo per salutarci. L’ultimo inserimento non è nuovamente andato a buon 
fine. Mimmo riesce a fare qualche seduta dopo l’estate e poi non rientra più, seb-
bene abbia la possibilità di farlo. Ha intrapreso un percorso di cura psichiatrico 
continuativo, che forse era tempo iniziasse. Sembra davvero difficile accettare, 
anche solo in parte, i tentativi di suicidio e il coinvolgimento esterno degli altri 
membri. Non resta che lavorare su questa conclusione cercando di valorizzare 
il lavoro svolto in questi 5 anni. L’immagine che scorre nella mente di gruppo è 
quella di un cadavere trasportato dall’acqua. La sensazione quella di dover salva-
re il salvabile. Il cadavere simbolico potrebbe essere quello di Mimmo, “suicidato 
nel gruppo”. Ripenso ad uno dei suoi primi interventi, quando ci aveva espresso 
il timore di coinvolgere il gruppo nel suo malessere, come aveva fatto già con la 
sua compagna, “suicidando la loro relazione”, che da quel momento era diventata 
tossica. Tristemente evocativa la modalità scelta allora, come oggi, lo scarico del 
tubo del gas in auto. Siamo tutti intossicati da questo gas che si è sprigionato più 
volte. 

Mi chiedo se, in realtà, profondamente, quella paura di coinvolgere il gruppo 
non fosse anche un desiderio distruttivo verso il gruppo e tutti i suoi membri, uno 
di quegli aspetti regressivi, in un momento significativo e di passaggio sul tema 

Integrare nella fine



 1 - 2020128 Jung nei Gruppi

della vitalità. Portare tutti dentro al suo dolore, distruggendo anche il contenito-
re, il luogo sacro, perché non si tollera che gli altri possano vivere o continuare a 
vivere senza di lui (Le briciole di vita dei vicini). Jung concepisce la psiche come 
un sistema dinamico, in costante movimento e allo stesso tempo auto-regolantesi. 
Chiama “libido” l’energia psichica in generale. 

La libido scorre tra due poli opposti… maggiore è la tensione fra gli opposti e mag-
giore è l’energia; senza opposizione non c’è manifestazione di energia… quando un 
atteggiamento viene spinto al suo estremo, a poco a poco si muterà in qualcosa del 
tutto diverso. Jung chiama progressione il movimento verso l’esterno che soddisfa le 
domande della coscienza; chiama regressione il movimento verso l’interno che sod-
disfa alle domande dell’inconscio... La regressione è il contro-polo della progressio-
ne. La regressione può indicare un ritorno ad uno stato di fantasia dopo un periodo 
di attività mentale diretta e concentrata, o può significare un ritorno ad uno stato 
anteriore di sviluppo; ma questi stati non sono necessariamente negativi, piuttosto 
possono considerarsi come fasi di ristoro. Qualora vi sia la tendenza a costringere la 
libido in un canale rigido, o la repressione abbia creato una barriera o per qualche 
ragione l’adattamento cosciente non sia riuscito, il naturale scorrere verso l’esterno 
della libido diventa impossibile. La libido allora rifluisce nell’inconscio, che ben pre-
sto sarà sovraccarico di energia e cercherà uno sbocco all’esterno (Fordham F., 1961, 
pp 26-27).5 

A poche settimane dalla chiusura effettiva del percorso, la sensazione domi-
nante è che il lavoro di elaborazione della fine non sia affatto concluso e che an-
cora molto lavoro ci aspetta negli incontri individuali, nelle supervisioni, dentro 
di noi. Tutto questo mi fa pensare al tema junghiano del Sacrificio “mediante il 
sacrificio si raggiunge una pienezza di forze che rasenta quella dei genitori. Così il sa-
crificio ha anche il significato di un processo di maturazione psicologica... per placare 
l’ira della madre terribile si sacrifica la donna più bella, quale simbolo della propria 
libido... si offre simbolicamente la vita per riconquistarla di nuovo (Jung, 1912, pp 
379-380).”6 Credo che queste parole oggi abbiano per noi terapeute un significato
esteso, oltre il lavoro di gruppo, questo lavoro, che riguardino anche noi, i nostri
sogni, i desideri, i limiti, i progetti futuri e andando a ritroso, l’origine stessa di
questa esperienza, in una sua rilettura.

Che cosa si integra, dunque, nella fine? In una fine come questa? Ci sono 
tanti dubbi ancora, sul dispositivo scelto, sulla tipologia di conduzione, sull’a-
iuto fornito ai pazienti di questo gruppo, ma anche certezze su scelte che non 
rifaremmo. Rocco e Carla, i membri con cui abbiamo affrontato la fine, hanno 
lasciato a malincuore questo percorso, avrebbero voluto più tempo, il loro tem-
po fisiologico di uscita dal ventre. Con loro abbiamo fantasticato altri gruppi 
(non necessariamente con noi) e programmato un incontro di feedback tra un 

5 Fordham F., (1961), Introduzione a C. Gustav Jung, Giunti. 
6  Jung C. G.: (1912), La libido, simboli e trasformazioni. Roma, Newton & Compton Editori, 1993. 

Leila Schiavi



1 - 2020 129Jung nei Gruppi

anno con tutti e tre. Non siamo riusciti a “festeggiare” questa fine insieme, c’era 
molta concentrazione e preoccupazione su come andava vissuta l’ultima seduta, 
l’ultimo giorno di scuola, forse per lasciarsi comunque formalmente bene e non 
troppo arrabbiati. È proprio vero che il gruppo riproduce le situazioni di vita o 
il plexus; Carla, è rimasta con un solo fratello, come nella realtà di vita (uno lo ha 
perso in uno strano, misterioso incidente d’auto, forse un suicidio bianco) e ora 
può continuare a lavorare su questa perdita traumatica. 

Quindi, quale individuazione possibile?
Forse quella di Carla, che in una seduta di gruppo successiva ai TS di Mimmo, 

improvvisamente scoppia a piangere in gruppo senza sapere perché, perdendo 
quel rigido controllo e inizia a sentire la sua fragilità, mai era successo prima, 
dandosi però la possibilità di continuare a vivere e progettare la sua vita lavo-
rativa e affettiva. Forse quella di Rocco, che nelle ultime sedute di gruppo parla 
apertamente di essere arrabbiato con Mimmo per il suo comportamento, la sua 
assenza nella fine, calata la maschera e senza più paura di ferire troppo. Un Rocco 
che non si rifugia più nell’odio scisso, ma in una sana ambivalenza. Forse anche 
quella di Mimmo, che in un colloquio individuale, dirà stupito alla collega che 
non pensava proprio che il gruppo si sarebbe ritrovato senza di lui, alla fine, e che 
deve accettare la conseguenza di alcune sue azioni di distanziamento! E invece, 
la vita va comunque avanti; forse anche la nostra individuazione come terapeute, 
che riflettiono sulle loro differenze, non solo caratteriali, ma di approccio e fina-
lità di lavoro. Che cosa rappresenta per noi oggi questo cammino fatto insieme e 
che cosa vogliamo per il futuro. Siamo molto cambiate anche noi, anzi direi che 
ci siamo sempre più definite, sempre più differenziate da quella iniziale simbiosi 
e primitiva incoscienza. Ci siamo dette che non è scontato che lavoreremo ancora 
insieme, che co-condurremo, non lo vogliamo dare per scontato. Dipende dai 
nuovi bisogni individuali o, individuati, che svilupperemo nella elaborazione di 
questi ultimi accadimenti. 

Questa esperienza di lavoro in gruppo è e sarà unica, come lo è ogni paziente. 
Quindi insostituibile, soprattutto nei suoi insegnamenti. Aspettiamo l’autunno, 
per sentire la tristezza che inevitabilmente giungerà. Mentre scrivo questo artico-
lo è estate e c’è una pausa... Tutto è ancora abbastanza sfumato. 

Bibliografia
Bion W. R., (1962), Apprendere dall’esperienza, Armando, Roma 2009.
Di Maria F., Lo Verso G., La psicodinamica dei gruppi: teorie e tecniche, Raffaello Cortina Editore, Milano 1995.
Fordham F. , Introduzione a C. Gustav Jung, Giunti Editore, Firenze 1961. 
Foulkes S. H. (1948), Introduzione alla psicoterapia gruppoanalitica, Edizione Universitarie Romane, Roma 1991. 
Foulkes S. H. (1975), La psicoterapia gruppoanalitica, metodi e principi, Casa Editrice Astrolabio, Roma 1977. 
Jung C. G. (1934-1954), Gli archetipi dell’Inconscio Collettivo. Boringhieri, Torino 1983. 
Jung C. G. (1912), La libido, simboli e trasformazioni. Newton & Compton Editori, Milano 1993. 
Neri C., Il gruppo esperienziale, Raffaello Cortina Editore, Milano 2011. 

Integrare nella fine



     1 - 2020130 Jung nei Gruppi

IL GRUPPO E LE SUE DINAMICHE 
ATTRAVERSO IL SANDPLAY DI 
DORA KALFF

Elena Liotta, Simona Carfì

Riassunto
In questo scritto, le autrici metteranno in evidenza come le dinamiche del grup-
po possano manifestarsi, essere individuate e approfondite, nella cornice teorica 
di C. G. Jung e dei suggerimenti di D. Kalff che ne ha raccolto lo spirito per ar-
ticolare la sua metodica del Sandplay. Attraverso l’osservazione delle immagini 
prodotte da un gruppo di psicologhe/psicoterapeute in formazione, si ricono-
scono nella sequenza temporale, lo sviluppo delle forme di occupazione dello 
spazio, il movimento delle figure, le aggregazioni e le opposizioni che animano 
le psicodinamiche gruppali, a partire da quelle familiari e oltre. 
La Kalff ha identificato l’emergere di immagini del Sé profondo come punti di 
svolta verso la salute, la guarigione e il riequilibrio dell’energetica psichica. La 
sua formazione orientalistica, le ha permesso di adottare ulteriori modalità di 
lettura dell’inconscio e dei suoi movimenti, sia nei percorsi individuali dell’in-
fanzia che in quelli dell’età adulta. 
L’ampliamento successivo verso il gruppo è avvenuto spontaneamente nel pe-
riodo in cui la psicoanalisi di gruppo si stava affermando. Nel corso del tempo 
il Sandplay si sta diffondendo come psicoterapia espressivo-creativa a sfondo 
psicodinamico, applicabile anche in diversi contesti formativi. 

Summary
In this work, the authors will highlight how group dynamics can be manifested, 
identified and deepened, in the theoretical framework of C. G. Jung and the sug-
gestions of D. Kalff who captured the mood to develop her Sandplay method. 
Through the observation of the images produced by a group of psychologists/
psychotherapists in training, we can recognize in the temporal sequence, the 
development of the forms of occupation of space, the movement of the figures, 
the aggregations and the oppositions that animate the group psychodynamics, 
from family ones and over. D. Kalff identified the emergence of images of the 
deep Self as turning points towards health, healing and rebalancing of psychic 
energy. Oriental formation allowed her to adopt further ways of reading the 
unconscious and its movements, both in the individual paths of childhood and 
those of adulthood. The subsequent enlargement towards the group took pla-
ce spontaneously in the period in which group psychoanalysis was establishing 
itself. Over time the Sandplay is spreading as an expressive-creative psychothe-
rapy in a psycho-dynamic way, also applicable in different training contexts. 

Introduzione

Il Sandplay, ovvero in traduzione: “Gioco della sabbia”,
porta nella compagine psicoanalitica un tema – il gio-

co – inedito rispetto alla tradizione verbale e onirica delle 



1 - 2020 131Jung nei Gruppi

origini psicoanalitiche freudiane, e forse più vicino, per la qualità visiva e imma-
ginaria, ai concetti e percorsi junghiani. 

Dopo anni di esperienza nell’intento di conoscere sempre meglio la metodica, 
rimanendo vicine alla sua creatrice Dora Kalff, senza dover ricorrere ad appli-
cazioni teoriche esterne, ci sembra di aver raccolto e poter condividere alcune 
caratteristiche uniche del Sandplay originario. 

Il cosiddetto “gioco di costruzione” è stato usato nella forma più semplice 
in area terapeutica, di apprendimento, di socializzazione, di formazione e altro, 
finché non è comparsa la sabbiaterra, la materia naturale e malleabile che ha fa-
cilitato la corporeità delle sensazioni, della manualità, del movimento, l’invito 
all’estetica, alla creatività, alla fantasia, stimolando riflessioni e confronti con le 
psicoterapie convenzionali. 

Tra le prime constatazioni della nostra ricerca, ci siamo accorte che l’età e 
le caratteristiche personali dei “costruttori” non erano facilmente riconoscibili. 
Riguardando le fotografie degli scenari, nessuno avrebbe potuto con certezza ri-
salire al gruppo in questione: bambini, adolescenti o adulti?

In effetti, i contenuti del Sandplay di gruppo sono la rappresentazione di uno 
stato affettivo, sentimentale, emotivo, complesso. Si tratta di un insieme coeso 
grazie al contenitore e al circuito umano, alla funzionalità libera, alla solidarietà, 
all’accettazione dei limiti, quali che siano poi i temi e gli eventi che compaiono 
nella scena. C’è idealmente spazio per tutto e per tutti. Chi segue il gioco – che 
potremmo definire “dell’imprevisto” – osserva dall’esterno e prende appunti 
semplicemente descrittivi. 

Da qui si apre e si evince l’unicità piuttosto alternativa del Sandplay: nien-
te giudizi, niente elucubrazioni, nessuna diagnosi da manuale. A partire dalle 
immagini introdotte materialmente o alluse in altre forme, l’intuizione collettiva 
lavora, in chi depone e in chi raccoglie, creando il linguaggio di quel gruppo. Le 
successive immagini costruite dagli stessi partecipanti, continueranno a ‘parlare 
con le forme e con gli oggetti”, poiché anche nelle pause tra una sessione e l’altra, 
il gioco mette in atto silenziosamente molto di più di quanto si pensi. 

Una domanda ineluttabile è quella che chiede “Cosa succede alla fine, come si 
interpretano i quadri?” Alcuni si aspettano di svelare segreti, individuare aspetti 
inconsci, descrivere i casi di carattere clinico, applicare teorie e pratiche, dia-
gnosticare. A questo è la Kalff stessa a dire No all’interpretazione di scuola o 
indirizzo psichiatrico, psicoanalitico, junghiano e altro che sia. Lo ha dichiarato 
in interviste e per iscritto nel suo unico sintetico libro (Kalff, 1974; Aite, 1989). 

Il Sandplay va accolto come un sogno, materializzato, guidato dalla consapevo-
lezza a sua volta condotta dalla spontanea intuizione, dal pensiero e dai sentimen-
ti che costituiscono le varie personalità dei partecipanti. Il come è più importante 
ed efficace del cosa. I risultati dei processi dipendono dal come vengono condotti. 

Il gruppo e le sue dinamiche attraverso il snadplay di Dora Kalff



 1 - 2020132 Jung nei Gruppi

La formazione della Kalff non può prescindere dalla cultura orientale, buddhista, 
che tanto l’ha appassionata connotando il suo impegno professionale. In questa 
dotazione si ritrovano tutti gli elementi che rendono originale il Sandplay. 

I Parte

Note sul Gruppo
K. Lewin, molti anni fa, introduceva nella psicologia il pensiero ormai noto

che “il Gruppo, come altri insiemi, rappresenta un mondo assai diverso dalla 
somma dei suoi partecipanti e del mondo psichico individuale”.1 In questa sede, 
non abbiamo lo spazio per inoltrarci nella ricca storia dei gruppi di area psico-
dinamica. Riteniamo, tuttavia, utili alcuni spunti per arricchire il nostro discorso 
sull’approfondimento del Sandplay. 

Tra C. G. Jung e W. R. Bion, figure entrambe fondamentali per lo sviluppo 
della teorizzazione psicodinamica, esistono assonanze e rispecchiamenti riguardo 
a livelli epistemologici relativi alla costituzione mentale umana nei suoi diversi 
aspetti. In particolare, il confronto culturale di entrambi con Freud, in tempi 
diversi, ha sottolineato il tema del pensiero razionale versus pensiero fantastico 
nel perenne confronto Io/Sé. 

In Esperienze nei Gruppi parlando del gruppo di lavoro, Bion afferma che 
siamo ancora nel territorio dell’Io/Ego freudiano. Egli è noto per l’introduzione di 
concetti e parole nuove, emerse proprio dal funzionamento dei gruppi, visto che 
le parole del gergo psicoanalitico non lo convincevano più. È lui stesso a dichia-
rare che c’è il rischio di creare una psicoanalisi deteriore, piuttosto che valutare e far 
emergere le possibilità terapeutiche del gruppo. 

Ciò che conta, infatti, è il momento presente del gruppo, il sentimento della 
Attesa, speranza messianica che non si dovrebbe mai realizzare, ma rimanere nel 
suo stato, si tratti di persona o idea che salverà il gruppo. 

 “Mi sembra che il punto di vista di Freud sulle dinamiche di gruppo richieda 
un’integrazione piuttosto che una correzione […]. In altre parole è ampiamente 
confermata la concezione di Freud che il gruppo familiare costituisce il modello di 
base per tutti i gruppi”. 2

Queste dichiarazioni di Bion, piuttosto radicali, contrastano con la libera 
scelta personale, la quale crea varietà individuative e meno dipendenti, sia nella 
persona sia nel gruppo. Questa sensibilità è stata sempre ribadita da Jung, che 
arrivava al punto di non volere che ci fossero gli junghiani: “Esiste solo una via ed 
è la vostra via. […] Ciascuno percorra la sua via”. 3

1  Lewin K. (1951), Teoria e sperimentazione in psicologia sociale, Bologna, Il Mulino, 1972, pag. 125. 
2  Bion, W. R. (1961), Esperienze nei gruppi e altri saggi, Roma, Armando, 2013, pag. 197. 
3  Jung C. G. (2009), Il Libro Rosso, Edizione Studio, Torino, Bollati Boringhieri, 2012, pag. 13. 

Liotta - Carfì



1 - 2020 133Jung nei Gruppi

Il gruppo e le sue dinamiche attraverso il snadplay di Dora Kalff

In Attenzione e Interpretazione, il comportamento dell’analista nei confronti 
dei pazienti, raccomandato da Bion è addirittura lo svuotamento interiore, misti-
co, verso l’essenzialità: NoMemory, No Desire, No Comprehension. 

Nel Sandplay aleggia uno stile rispettoso, non giudicante, non direttivo, non 
sostitutivo, non seduttivo né manipolativo o altro di simile. La presenza attenta, 
testimoniante del gruppo stesso, modula l’atmosfera, il tutto si svolge con spon-
taneità e naturalezza. 

Jung, con il suo interesse per la Realtà psichica, l’Immaginario e la Fantasia, 
per la visione spaziale e figurativa, tanto quanto geometrica, per la profondità 
delle sue ricerche sull’Alchimia, sui Misteri della Coniunctio e delle Religioni del 
mondo, Oriente incluso, ha fatto della Dualità un aspetto complesso portante 
della sua vita e della sua opera. Non a caso, a suo tempo, il testo Le due forme del 
pensare gli è costata la separazione da Freud; non a caso la Kalff ha scelto lui e il 
suo pensiero-visione libero, per alimentare il Sandplay. 

Nel Libro Rosso Jung utilizza direttamente la parola Spirito: lo Spirito del Tem-
po, (la quotidianità, il tempo sociale, storico, razionale) lo Spirito del Profondo, 
(Inconscio che si apre nell’Ombra e trasforma) e lo Spirito Superiore, che solleva 
verso l’alto e costituisce la sintesi finale. Il Terzo. 

Per la Kalff il percorso interno si attiva autonomamente come viene confer-
mato anche da partecipanti alle sabbie di gruppo che non hanno mai fatto sabbie 
singole. 

Nelle sabbie di gruppo è possibile rintracciare sia la creazione/partecipazione 
dell’individuo nel gruppo collettivo, sia la riproduzione/rappresentazione dell’A-
nima del Gruppo e le sue Ombre, nonché tracce della società e della cultura con-
temporanea. L’insieme del gruppo avrà la sua personalità che emana dall’incontro 
profondo dei diversi componenti originari. La mescolanza del gruppo crea una 
novità, sempre inedita, come le impronte digitali o il DNA, un Mondo sempre 
Nuovo. Come in effetti lo è sempre, il Mondo. 

Alla Sabbiera
Venendo al presente e guardando al gruppo che si affaccia sull’interno della 

sabbiera ancora vuota, si percepisce l’intensità di un’attesa, come in un piccolo 
teatro con un attraente palcoscenico, un luogo di incontri e scambi, in cui le 
impronte dichiarano l’escursione dei partecipanti, seminate nelle varie direzioni 
con ritmi improvvisati. Non si sa mai su quali oggetti cadrà l’attenzione, se essi 
saranno poggiati sulla sabbia o nascosti, scavandola, cosa metterà il partecipante 
successivo e cosa rappresenterà la visione finale. Non c’è un itinerario deciso, il 
Gruppo non sa dove sta andando, molte modificazioni si avvicendano, ripensa-
menti, alternative, nel frattempo, l’immagine sta prendendo corpo, l’atmosfera si 
scalda, la mente collettiva tende alla ricerca della sua gruppale Narrazione. 



 1 - 2020134 Jung nei Gruppi

Agli esordi del Sandplay, la figura dello psicoterapeuta poteva apparire poco 
attiva, se non addirittura marginale. Non interveniva, non interpretava, non cor-
reggeva, ma che faceva? Si disse che la situazione avrebbe prodotto il fenomeno 
dell’agito da parte dei partecipanti. Si disse, da chi non conosceva la metodica, 
che il Sandplay era tutto un agito. Si disse che poteva essere pericoloso usarlo 
come terapia, per via dell’eccitazione e dell’accelerazione che, con persone rite-
nute gravi, poteva indurre al peggioramento. 

Non ci domanderemo se lo stimolo dell’immagine materializzata (la sabbia e i 
suoi oggetti e i corpi del gruppo, hic et nunc) serva alla terapia più o meno della 
immagine prodotta dalla mente o in altri contesti quali televisione, cinema arte 
in genere. 

Il Sandplay di Gruppo ha il suo spazio e il suo tempo che insieme creano un 
“Nuovo Mondo”. Le sabbie non sono mai uguali, singole o di gruppo. Il Nuovo 
Mondo “creato ex novo”, è stanziale, ma è anche in perpetuo movimento. Ogni 
incontro rinnova il ‘viaggio esistenziale’ in cui il gruppo si adagia, seguendo cia-
scuno il proprio spontaneo desiderio di partecipazione e contributo che alla fine 
diventa il “Sogno realizzato in comune”.4 Quanto all’interpretazione silenziosa 
dell’analista, il quesito diventa se si possa leggere la dinamica del Sandplay esclu-
sivamente in chiave psicoanalitica. Potere si può, certamente, tenendo comunque 
presente la realtà odierna collettiva, esterna e interna, in cui si trovano i parteci-
panti. Non si tratta di alternative, bensì di arricchimento. 

Di sicuro dobbiamo riconoscere il ruolo della parola e della “comunicazione 
verbale-voce”, diretta e immediata, in quanto origine e sviluppo della maggior 
parte degli incontri e delle interrelazioni umane, dall’intimità ai tavoli politici 
mondiali. Tuttavia per i veloci cambiamenti storico-economici avvenuti, dobbia-
mo constatare che la parola emessa dal corpo umano è passata in secondo piano 
a favore dei nuovi dispositivi informatici che hanno deviato abitudini di contatto 
e modalità corporee. Abbiamo scoperto che si può comunicare in altri modi, 
utilizzando altre funzioni fisiche e mentali, come la vista e il tatto, ma questo non 
implica la marginalizzazione della parola. 

Sintesi di aspetti specifici del Sandplay
Soprattutto per chi è diventato/a psicoterapeuta in scuole di formazione 

di ispirazione freudiana, bioniana, junghiana, e altro, aggiornamenti inclusi, il 
Sandplay rappresenta un ampliamento ulteriore, in un’altra direzione, un appro-
fondimento prezioso, una possibilità di sentieri diversi, che in quanto tali, si adat-
tano alle alternative di società in cui oggi vive il nostro pianeta, ben distante dal 
primo Novecento. 

Durante il nostro lavoro di ricerca sul Sandplay e i gruppi, abbiamo avuto 

4Aite, P., “Sognando con le mani”, Rivista di Psicologia Analitica, 41, 1990. 

Liotta - Carfì



1 - 2020 135Jung nei Gruppi

modo di essere contattate da ambiti formativi diversi, i cui operatori e operatrici 
chiedevano sia seminari di aggiornamento sia la formazione alla metodica per i 
servizi interessati. 

Abbiamo pertanto cominciato a strutturare gli aspetti che seguono, sintetiz-
zando quali sono, per noi, le specificità del Sandplay di Gruppo rispetto sia agli 
altri gruppi sia ad altre modalità non-verbali di intervento psicoterapico. 

1. La finalità centrale del gioco è la Costruzione/Narrazione di una serie di
immagini spontanee, in forma collettiva, all’interno di uno spazio definito. Per 
la lettura sul piano visivo, si parte dall’immagine appena compiuta e si lavora 
con essa attraverso commenti, titoli, integrazioni, dettagli, ciò che emerge in quel 
momento; e lo si lascia decantare, nell’atmosfera interna di ciascuno/a che potrà 
dopo reagire a suo modo via sogni, fantasie, disegni, ricordi, associazioni, nuove 
rappresentazioni visive e trasformative. 

2. Ampliamento e modifica del Setting classico psicoanalitico, anche gruppa-
le, sia letteralmente sia simbolicamente, per via dell’ingresso di un terzo elemen-
to, composto dalla sabbiera e gli oggetti, che incide su modalità comunicative, 
interpretative, simboliche e non convenzionali. Si lascia che si seguano le linee 
che nascono dalla creazione e dai suoi costruttori; la volta successiva si noteranno 
differenze rispetto alla sabbia precedente, così via fino al termine del percorso. 

3. Il ruolo della figura psicoterapeutica, che pur essendo presente non di-
venta protagonistica, si mantiene ai margini, raccoglie e contiene mentalmente 
l’accaduto e può certamente ipotizzare con i suoi mezzi, conoscenze e capacità 
su una linea teorica, ma rimanendo consapevole e osservante senza intrusione e 
tantomeno con stile “oracolare”. I partecipanti ci arrivano da soli, per altre loro 
vie. Lo spazio è del gruppo, ogni partecipante è con se stesso/a e utilizza il suo 
turno per esprimere la sua presenza e il suo contributo attraverso oggetti, gesti o 
stili che lasciano tracce nella sabbiera, verso il completamento di una costruzione 
comunitaria. L’oggetto, come un talismano, entra nel gruppo per trovare il suo 
posto e connettersi agli altri. È un rituale simbolico, che se ne sia consapevoli o 
meno. Nella visione junghiana è uno scuro impulso che decide la configurazione, 
un “a priori” inconscio che preme verso il divenire della forma, immagini pri-
mordiali, il pensiero fantastico. La raccolta di appunti presa dallo psicoterapeuta 
crea una cornice che rimane in forma di scheda a testimoniare il chi, come e cosa 
è avvenuto nella sabbiera. 

4. Sostanzialmente, il Sandplay è un trasformatore che fa emergere il non-
detto e il non dicibile in senso di interiorità, i contenuti in latenza, in Ombra, le 
paure, tanto quanto il gusto di una materialità che permette il cambiamento con 
facilità, e molte altre caratteristiche del “gioco serio”. Non a caso in varie religioni 
la parola gioco assume anche valori spirituali, il Gioco della Vita, il Mondo, l’Arte 
Universale, il Grande gruppo della Umanità. La centralità/circolarità si afferma 

Il gruppo e le sue dinamiche attraverso il snadplay di Dora Kalff



 1 - 2020136 Jung nei Gruppi

nella sabbiera con forme a Mandala, a Spirale, a Y, altre geometrie, e singolarità 
significative come l’isola, il ponte, il labirinto, il nodo, il pozzo, la porta, lo spec-
chio... 

5. In uno sfondo, non del tutto teorico ma in parte spirituale, si riaffaccia
nel Sandplay un elemento centrale della ricerca junghiana: il rapporto tra l’IO 
e il SÈ, il Dualismo, primordiale, archetipico, l’eterno gioco degli Opposti. Nel 
gioco l’Io è forza, controllo, potere della mente. Il Sé, invece dimora in profon-
dità, intimamente nascosto e poi crescendo, sempre più aperto e sereno, simile 
all’eremita mistico, al viandante verso l’essenzialità. Tra gli oggetti del Sandplay ci 
sono anche figure di entrambe le parti, di cui si possono seguire i percorsi e gli in-
contri. L’immagine archetipica, non è l’archetipo, è l’immagine universale propria 
del gruppo, in sintonia con gli eventi storico-culturali, abilitato al Sandplay come 
spazio/tempo ideale. Per questo alla forma non occorre nessuna interpretazione, 
poiché essa stessa rappresenta il proprio significato. Un principio formale della 
psiche istintuale. Come gocce che scavano la pietra, il lento cammino della cono-
scenza e la forza della consapevolezza, procedono verso una civiltà, un equilibrio 
visibile nelle ultime sabbie, che ha il suo modello nel sobrio e piccolo, non nella 
fantasia del sempre più grande e onnipotente. 

II Parte

Il Gruppo al lavoro
La realtà psichica esiste perché agisce anche invisibilmente ed è più potente 

della realtà concreta dell’oggetto che osserviamo: a partire dalle reali costruzioni 
nella sabbiera, si individuano silenziosamente le realtà psichiche in gioco, le si ap-
profondiscono con l’ascolto silenzioso degli eventuali commenti o titoli che emer-
gono, lasciando agire nei propri tempi la comunicazione. Era questo che Jung 
intendeva quando diceva di essere un “empirico”. Stare a osservare, ascoltare, 
non precipitarsi. Saper aspettare senza interpretare: la non-azione verbale si rivela 
nella contemplazione. Osservare un gruppo alla sabbiera è un’esperienza molto 
interessante e ricca sotto molti punti di vista. Proviamo ad esplorarne alcuni. 

Nel modello che proponiamo e che abbiamo messo a punto a partire dalle 
prime osservazioni del 19985 fino ai lavori più recenti, il gruppo è costituito da 5-8 
persone e si incontra per cinque sabbie collettive, per un periodo di un anno cir-
ca, al termine del quale, si procede con un lavoro di restituzione e ulteriore ampli-
ficazione delle osservazioni fatte. Durante l’anno di lavoro è auspicabile che cia-
scun membro del gruppo possa compiere un’esperienza individuale di Sandplay, 
cosi da coglierne le differenze e le integrazioni rispetto al lavoro collettivo. Sarà 

5  Liotta E., “Il Gioco della sabbia nel lavoro di gruppo. Psicodinamica, tecnica, esperienza clinica”, Congresso 
Nazionale di Psicologia analitica e Psicologia dei gruppi, Roma 19-20 giugno 1998. 

Liotta - Carfì



1 - 2020 137Jung nei Gruppi

interessante notare quanto le immagini prodotte sia dall’individuo che dal grup-
po siano inestricabilmente legate e profondamente connesse tra loro. 

Per accostare e contenere in poche parole, il senso che i partecipanti potevano 
voler dare alla comune opera e alla propria prestazione, abbiamo introdotto alla 
fine della creazione di ogni scenario, il rituale dell’osservazione da ogni lato della 
sabbiera, cha cambia assai la prospettiva e della titolazione spontanea, tutto rac-
colto nelle schede di registrazione. 

L’approccio del gruppo allo spazio sabbiera e alla realizzazione della prima 
immagine è rappresentativo dell’accostarsi a una nuova realtà, ignota e condivisa 
con altri sconosciuti. Chi si approccia timidamente per evitare di commettere 
“errori”, chi con grande enfasi senza tener conto della presenza degli altri nella 
stanza, chi cerca agganci visivi e indicatori di modalità comportamentali “ade-
guate”: per tutti, gli elementi del nuovo e del non conosciuto sono determinanti 
e ciò che il gruppo mostra è la diversità del singolo di fronte a questo fattore e 
la successiva modalità costruttiva dell’insieme di persone. Nel gruppo in azione 
non viene persa ma casomai rinforzata l’individuazione. Proprio condividendo la 
creazione collettiva emergono rispecchiamenti e costruzioni in alleanza e affinità 
o, al contrario, dissensi e conflitti. 

Le Immagini delle Sabbie
1. Come possiamo notare dalla prima immagine prodotta, ciascun membro

tenta di preservare la propria individualità, cercando uno spazio “privato” e una 
“storia” personale, evitando ogni forma di contaminazione. Ciascuna partecipan-
te, al termine della costruzione, se vuole e le viene spontaneo, fornisce il suo titolo 
per l’immagine e altri eventuali commenti rispetto alla propria sensazione, al gio-
care in sé e all’immagine emersa. I partecipanti posso parlare tra di loro. 

Il gruppo e le sue dinamiche attraverso il snadplay di Dora Kalff



 1 - 2020138 Jung nei Gruppi

I titoli di questa prima sabbia sono i seguenti: “i cinque elementi, acqua, terra, 
etere, aria e fuoco”, “piccole tracce”, “mari e monti”, “prospettive”; essi lasciano 
intendere una disposizione all’attesa di ci che emergerà, allo sconosciuto che si va 
cercando, non senza un certo timore del vuoto e della solitudine (“non amo i nidi 
vuoti… per questo ho messo le uova…” ). La Kalff a questo proposito, ispiran-
dosi a Jung e Neumann che, per il modello della coscienza, avevano trattato della 
Quintessenza, ritrova nella presenza del numero 5 questo valore legato alla fase 
vegetativa-animale: acqua-terra-fuoco-aria fino all’Etere, confermano secondo la 
Kalff, la interdipendenza tra terra e cielo, materia e spirito, a partire dall’infanzia. 

2. Nella seconda immagine costruita, il gruppo rimanda una certa stanchez-
za e pesantezza: “i solchi del tempo”, “terra”, “i simboli”, “i viaggi dell’uomo”. 
Lo spazio nel contenitore è maggiormente occupato e, nonostante una certa si-
militudine delle forme, mentre la prima sabbia rimanda un certo senso aereo e 
volatile, la seconda, invece, appare fortemente ancorata alla terra con una gravità 
assai percepibile. 

3. Nella terza sabbia questo senso di morte e immobilità erompe: “il mare
d’inverno”, “l’isola”, “pesantezza, tristezza, fatica”, “l’impressione della natura 
morta”, “bisogno di colore e movimento…”. L’immagine trasmette le emozioni 
e le paure del gruppo: dove stiamo andando? cosa troveremo? Le aspettative e 
le potenzialità dell’inizio sembrano essere state disilluse: è in atto una crisi, l’e-
quilibrio precario e fittizio della fase di avvio è ormai insufficiente, è necessario 
un cambiamento, è in fieri una trasformazione (“sembrava tutto sott’acqua, poi il 
cavallo blu – colore e movimento – mi ha fatto vedere altro” ). 

Liotta - Carfì



1 - 2020 139Jung nei Gruppi

4. Nella sabbia successiva, molti oggetti si ripetono, ma alla pesantezza si
sostituiscono la solidità e la forza, all’immobilità della morte, le onde sulla sabbia 
che sembrano essere di tipo sonoro “è come un’eco, qualcosa che muove l’aria”. 

L’immagine trasuda protezione e contenimento, “una casa, un riparo per tut-
ti… le case nel mare”; “l’altra volta mi sentivo barricata nella sabbia, oggi è pos-
sibile aprirsi, penetrare lo spazio”. Diversi oggetti e gesti volgono verso l’alto, 
agganciando la dimensione aerea del contenitore, altri richiamano gli elementi 
primari: tornano in maniera esperenziale, vissuta, empirica, gli elementi primari, 
aria acqua terra e fuoco, della prima immagine. L’ultimo gesto è l’accensione della 
candela, su cui tutte le partecipanti sono d’accordo, e che sembra rappresentare 
la possibilità di ritrovare la direzione dopo il grande smarrimento dell’immagine 
precedente. Secondo la Kalff, a un certo punto dello sviluppo della personalità, 
nasce il bisogno di rappresentare l’elemento fuoco e ci accade, di solito, quando 
viene attivata la funzione sentimento (Kalff in Aite, 1989). 

Il gruppo e le sue dinamiche attraverso il snadplay di Dora Kalff



 1 - 2020140 Jung nei Gruppi

5. Dall’ultima sabbia promana una grande ricchezza di elementi e colori
e l’integrazione di diverse dimensioni: sopra e sotto (“passaggi… coperti e sco-
perti” ), alto e basso (“l’idea di montagna” ), superficie e profondità, dentro e 
fuori, spirito e terra, spazio e tempo (“il viaggio magico” ). Più che nelle altre 
scene, in questa emerge la “necessità” di due modi di guardare, uno più attento 
allo spazio (ossia alle strutture) e l’altro più focalizzato sulla narrazione per sim-
boli, sia personali, che archetipici (Angelini, 2013). Mentre gli oggetti sono più 
facilmente interpretabili come rappresentazioni personificate di contenuti interni 
(spesso emergenti dall’inconscio personale), più o meno vicini alla coscienza, un 
po’ come accade per i personaggi del sogno, la loro disposizione spaziale, l’effetto 
visivo che creano nell’insieme, la lavorazione della materia sabbia (con eventuale 
aggiunta di acqua, colori, altri materiali), rende manifeste le linee essenziali di un 
processo psico-fisico in atto, una specie di impronta, di espressione personale in 
cui leggi universali cercano di coniugarsi con il contenitore costituito dall’indivi-
dualità (Liotta, 1993). 

Nell’immagine si dipana un percorso, un cammino che conduce, attraverso “il 
corpo di una donna… i seni e il ventre, le ovaie”, verso una possibilità fuori, oltre: 
“possibili strade e possibili voli”. La Weinrib (Liotta, 1989) osserva che il gioco 
della sabbia permette di stabilire un accesso all’elemento femminile della psiche, 
sia in uomini sia in donne. Entrare in rapporto con la sabbia-terra, quintessenza 
del femminile, è entrare in rapporto con la donna che porta vita e nutrimento, 
con le modalità dell’esperienza diretta, della cura, della pazienza. La pazienza di 
lasciare crescere le cose, di poter stare con la realtà concreta, con i ritmi naturali, 
con l’emotività diretta a persone e a cose. 

L’Anima, intesa dalla Kalff come livello profondo della personalità che per-
mette una trasformazione psichica spontanea delle energie in modo naturale, l’a-

Liotta - Carfì



1 - 2020 141Jung nei Gruppi

nima di questo gruppo, dunque, sembra in buone condizioni: non è necessaria 
la presenza, nella sabbiera, di segni o di oggetti religiosi per cogliere la sacralità 
che può appoggiarsi anche sugli elementi naturali, sui colori, sulle forme, sui titoli 
dati. “Non è necessario ammantare di religiosità il lavoro quotidiano per confe-
rirgli la dimensione del sacro”.6 La spiritualità impregna lo scenario compiuto o 
parti di esso, ma ci vogliono organi ricettivi per cogliere questi aspetti. La Kalff 
sosteneva fortemente come il gioco della sabbia, applicato con una mente aperta, 
potesse rivelare i livelli più profondi della personalità che permettono una tra-
sformazione spontanea delle energie psichiche in modo naturale, ma non nascon-
deva il timore che il gioco potesse, man mano, degenerare fino a diventare “una 
semplice tecnica” (Aite, 1989). 

Bibliografia
Angelini, E., “Rispecchiarsi nelle immagini: osservazioni su alcune esperienze di Sandplay therapy e manipola-

zione plastica”, relazione di tirocinio, 2013. 
Aite, P., “Alcune domande a Dora Kalff”, Rivista di Psicologia Analitica, 39, 1989. 
Aite, P., “Sognando con le mani”, Rivista di Psicologia Analitica, 41, 1990. 
Bion, W. R. (1961), Esperienze nei gruppi e altri saggi, Roma, Armando, 2013. 
Bion W. R. (1970), Attenzione e interpretazione, Roma, Armando, 2010. 
Kalff D. (1966), “Il gioco della sabbia e la sua azione terapeutica sulla psiche”, Firenze, OS, 1974. 
Jung, C. G. (2009), Il libro rosso, Torino, Bollati Boringhieri, 2010. 
Jung, C. G. (1952), Le due forme del pensare, in Opere vol. 5, Torino, Bollati Boringhieri, 1992. 
Lewin, K. (1951), Teoria e sperimentazione in psicologia sociale, Bologna, Il Mulino, 1972. 
Liotta E., “Granelli di sabbia. Appunti di un viaggio”, Rivista di Psicologia Analitica, 39, 1989. 
Liotta E., “Caos, frattali e gioco della sabbia”, Rivista di Psicologia Analitica, 47, 1993 
Liotta E., L’alba del gioco, Roma, Edizioni Scientifiche MaGi, 2011 
Liotta E., “Il Gioco della sabbia nel lavoro di gruppo. Psicodinamica, tecnica, esperienza clinica”, Congresso 

Nazionale di Psicologia analitica e Psicologia dei gruppi, Roma 19-20 giugno 1998. 
Moore T., (1992), La cura dell’anima, Milano, Edizioni Frassinelli, 1997. 
Zanasi, M., Pezzarossa, B., (a cura di), Psicologia analitica e psicologia dei gruppi, Roma, Borla, 1999. 

6 Moore T. (1992), La cura dell’anima, Milano, Edizioni Frassinelli, 1997, pag. 186. 

Il gruppo e le sue dinamiche attraverso il snadplay di Dora Kalff



     1 - 2020142 Jung nei Gruppi

CINEMA E PSICOANALISI1

Presentazione dell’esperienza gruppale: 
Gruppo Cinema Palermo

Daniele Borinato

Riassunto
L’idea di partenza è quella di coniugare psicoanalisi di gruppo e cinema e per 
realizzare ciò, sono stati selezionati dieci film (che affrontano particolari aspetti 
tecnici gruppali utili per la formazione) e ne è stata proposta la visione ad un 
piccolo gruppo di allievi della scuola di formazione del Cipa Meridionale. Ai 
partecipanti è stato richiesto, dopo avere assistito ai film, di sviluppare e am-
plificare un pensiero gruppale e imparare a conoscere come l’Io, dialogando e 
sintonizzandosi con le figure del “piccolo popolo”, entra in contatto e sviluppa 
l’appartenenza con il Sé. 
In sintesi, l’obiettivo che ci siamo dati è stato quello di far sperimentare agli al-
lievi un progressivo sentimento di coesione, condizione preliminare per rendere 
possibile l’adozione di un pensiero simile al pensiero onirico, quindi accompa-
gnare il gruppo nell’esperienza del sognare insieme quel “sogno del gruppo”, 
espressione ultima del Sé gruppale. 

Summary
On the idea that psychoanalysis and cinematography can be combined, ten 
movies (dealing with peculiar tecnical group perspectives useful to the forma-
tion) has been selected and showed to a restricted group of disciples of CIPA 
Southern Institute. After the viewing, each member was asked to develop and 
increase a way of thinking of the group. In this way they could experience a 
feeling of connection that would let them adopt a way of thinking similar to the 
oniric thinking that could lead the group to “dream together” thus expressing 
the Group Self. 

Il cinema è un’arte e tra tutte le arti, è quella che più si
avvicina alla rappresentazione del sogno.
Definito comunemente con l’espressione “sogno a oc-

chi aperti”, ha molto in comune con l’attività onirica, so-
prattutto perché il suo linguaggio è identico a quello del 
sogno, dal momento che nel racconto impiega lo stesso 
trattamento del tempo e dello spazio che si attiva nel so-
gno. 

I grandi maestri del cinema, in modo diverso, hanno 
tentato di rappresentare il sogno, vedi ad esempio F. Fel-

1  Il 25 dicembre 1895 i fratelli Lumière proiettano il primo film e nello stesso 
momento storico Freud interpreta il primo sogno, ponendo in rilievo l’impor-
tanza dell’inconscio. Nel 1926, Freud, viene interpellato per la produzione del 
film “I misteri dell’anima”, di Samuel Goldwin, ma rinuncia. 



1 - 2020 143Jung nei Gruppi

lini in “8 e mezzo”, I. Bergman in “Il posto delle fragole” e A. Kurosawa in “So-
gni”, solo per citarne alcuni. 

Quelli citati sono solo dei tentativi per rappresentare il sogno, ma la verità è 
che “nel cinema tutto è sogno”, il film stesso è un sogno e “ad essere onirico è il 
linguaggio e non la storia raccontata”.2 

Edgar Morin, studioso di filmologia, descrive l’affinità esistente tra il cinema 
e il sogno quando scrive: 

I processi impiegati dal discorso del sogno e che gli permettono la sua profonda 
sincerità trovano le loro analogie nello stile cinematografico. Il dinamismo del film, 
come quello del sogno, scompiglia i quadri del tempo e dello spazio. L’ingrandi-
mento o la dilatazione degli oggetti sullo schermo corrispondono agli effetti ma-
croscopici e microscopici del sogno.3 

Pertanto, il rapporto tra il cinema, il sogno e quindi la psicoanalisi, va rife-
rito non soltanto all’analisi della rappresentazione degli aspetti psicopatologici, 
così come spesso assistiamo nelle rappresentazioni cinematografiche, ma anche 
all’integrazione di quella dimensione “fantasmatica” e onirica, che li contraddi-
stingue e che il cinema possedeva all’origine e che poi ha lasciato sullo sfondo. 
Per essere più precisi, occorre estendere la relazione tra il cinema e psicoanalisi, 
non solo alla rappresentazione sullo schermo delle nostre parti rappresentate e 
rappresentative, bensì all’integrazione di queste parti, con quelle parti immaginali 
e oniriche, che sono da ricondurre a quegli aspetti visionari della psiche ben messi 
in evidenza da Jung.4

È vero che Jung, le poche volte che ha fatto riferimento al cinema, lo ha fatto 
considerando soltanto le sue implicazioni sociologiche, tuttavia almeno una volta, 
ha impiegato un’immagine che evoca il cinema, in maniera indiretta, in relazione 
all’inconscio. Lo ha fatto in una pagina del libro Ricordi, sogni, riflessioni, quella dove 
racconta di aver

“visto in sogno avvicinarsi a lui un disco volante, rotondo come la lente di un 
obiettivo telescopico, seguito dall’immagine di uno yogi in meditazione e di aver 
riflettuto in seguito al fatto che forse “non sono i dischi ad essere nostre proiezioni, 
ma siamo noi ad essere proiezioni di essi”, con la conseguenza che: “come la lan-
terna magica, la meditazione dello yogi, “proietta” la mia realtà empirica”, cosic-
ché si può dire che “la nostra base è la coscienza dell’Io, il nostro mondo un fascio 

2  Angelo Moscariello, L’inconscio sullo schermo. Il cinema secondo Jung, Moretti e Vitali, 2017, Bergamo, pag. 
53. 
3  Morin Edgar, Il cinema o l’uomo immaginario, Raffaello Cortina Editore, 2016, Milano. 
4  Jung ci ricorda, inoltre, che “grande è la responsabilità umana verso le immagini dell’inconscio” e che ognuno 
di noi ha “una responsabilità morale” nei confronti di tali immagini. Soltanto integrandole al livello cosciente 
l’individuo può “riuscire a liberarsi” dalla sua tirannia. “È questo quel mondo di immagini che fatalmente con-
fonde il malato di mente”. (C. G. Jung, Ricordi, sogni, riflessioni). 

Cinema e psicoanalisi



 1 - 2020144 Jung nei Gruppi

di luce centrato sul punto focale dell’Io” e noi “da quel punto guardiamo verso un 
misterioso mondo di tenebre e non sappiamo se le sue pallide tracce siano causate 
dalla nostra coscienza o invece posseggano una realtà propria”.5

 “Lente, proiezione, lanterna magica, fascio di luce, pallide tracce: Jung sta de-
scrivendo il cinema e non lo sa, quel cinema che avrebbe potuto consentirgli di 
rappresentare sullo schermo in maniera animata quei sogni raccontati da lui nel 
“Libro rosso” e da lui soltanto dipinti”. 

Nei suoi scritti “gli unici riferimenti all’arte fatti da Jung, riguardano soltanto 
la letteratura e la pittura e non il cinema, però va riconosciuto che le visioni e i 
sogni che popolano il Libro Rosso, sono immagini di grande cinema che, se fos-
sero state realizzate per lo schermo, avrebbero fatto di Jung un grande regista”.6 

 Dal Libro Rosso: 
 “Mi trovo sulla torre più alta di una fortezza. Lo percepisco dall’aria: sono in tempo 
molto remoto. Il mio sguardo spazia su un paesaggio collinare deserto, fra un alter-
narsi di campi e di boschi. Indosso un abito verde. Un corno mi pende dalla spalla. 
Sono il guardiano della torre. Scruto in lontananza. Là fuori scorgo un puntino rosso 
che si approssima sulla strada tortuosa scomparendo a volte nei boschi per poi riemer-
gere: è un cavaliere dal mantello rosso, il Cavaliere Rosso. Giunse alla fortezza. Sta 
già attraversando il portone a cavallo. Sento dei passi sulle scale, i gradini scricchiola-
no; bussano alla porta: mi assale una strana angoscia. Ecco presentarsi il Rosso, alta 
figura tutta vestita di rosso, rossi perfino i capelli. Penso: forse è il diavolo. Il Rosso: 
“Salute a te, uomo che stai sull’alta torre. Ti ho visto da lontano intento a scrutare, 
aspettando. La tua attesa mi ha chiamato”. Io: “Chi sei?”. Il Rosso: “Chi sono? Tu 
credi che io sono il diavolo. Non giudicare. Forse puoi parlare con me anche senza 
sapere chi sono. Che razza di superstizioso sei a pensare subito al diavolo!” 
Segue un dialogo serrato tra Jung e il Rosso, dove Jung viene accusato di pregiudizi 
e di superstizione, e dove alla fine Jung concluderà: “Era certamente il diavolo, 
questo Rosso cavaliere, ma era il mio diavolo”. 

Come in un film, passiamo dal campo lunghissimo della pianura al piano rav-
vicinato dell’ingresso del cavaliere misterioso, poi abbiamo il dialogo tra i due in 
primo piano…” 7, sembra una sequenza del film di Bergman “Il settimo sigillo” !

Tutto il Libro rosso, ad insaputa di Jung stesso, è una grande sceneggiatura di 
un grande film, anche se l’unico esplicito riferimento al cinema fatto da Jung lo 
troviamo sempre nel Libro rosso, 

 “dove Jung descrive l’incontro notturno con uno strano vagabondo il quale mostra 
un grande entusiasmo per i prodigi dell’appena nato cinematografo, un entusiasmo 
non condiviso da Jung, che prende in giro l’uomo ed esprime la sua diffidenza verso 

5 Angelo Moscariello, L’inconscio sullo schermo. Il cinema secondo Jung, Moretti e Vitali, 2017, Bergamo, pag. 
85. 
6 Ibid., pag. 15. 
7 Ibid., pag. 92. 

Daniele Borinato



1 - 2020 145Jung nei Gruppi

Cinema e psicoanalisi

la nuova arte, salvo poi dar ragione allo sconosciuto riconoscendo che le visioni mi-
racolose del cinematografo sono l’equivalente moderno di quelli che nel medioevo 
erano gli acta sanctorum (atti dei santi), che giunge a definire come un cinematografo 
storico”.8

Ricordo che siamo nel 1913. 
Dopo questo breve accenno storico, ritorniamo ai giorni nostri. Oggi il cine-

ma è sempre più diventato un fenomeno “liquido”, dove l’immagine del tempo 
e dello spazio si pongono come elaborazione onirica e come realtà che palpitano 
sullo schermo, e per il suo potenziale essere uno strumento di integrazione con la 
nostra alterità, ha, come il sogno, la funzione di ri-figurare il mondo e noi stessi 
nel mondo. 

Pertanto, grazie a questa funzione di ri-figurazione verso l’interno e verso l’e-
sterno della nostra persona, il cinema può davvero essere, come il sogno:

• strumento di ricerca di sempre nuove immagini della nostra alterità e del
nostro perturbante;

• strumento di integrazione tra la nostra parte apollinea e quella dionisiaca,
tra la nostra parte funzionale e la nostra follia;

• e può mostrarci il percorso da compiere per il raggiungimento della nostra
individuazione.

Concludendo, in questo breve percorso abbiamo parlato di arte, di relazione, 
di linguaggio, abbiamo visto attraverso il grande cinema come si può raffigurare 
ciò che è non rappresentabile, ciò che l’arte cerca sempre di raffigurare, ma può 
solo bordeggiare, cioè l’indicibile. Un’opera d’arte è sempre in rapporto con l’in-
dicibile, l’indefinito, il perturbante. Ciò significa che non si limita a riprodurre la 
realtà, bensì si impegna a rappresentare quello che sfugge alla visione, rendere 
visibile l’invisibile. Van Gogh diceva che ha sempre cercato di riprodurre il “volto 
del santo”, cioè il volto di Dio, e per fare questo ha dipinto la realtà, ciò significa 
per lui che l’arte, attraverso la rappresentazione del reale, rappresenta l’invisibile, 
rappresenta la morte, rappresenta Dio

… e cosa c’è di più reale della gruppalità!... del gruppo come entità reale, che 
diventa incarnazione della rappresentazione dell’indicibile, espressa dal sogno e 
dal cinema. 

E qui entriamo nel tema centrale, del rapporto del cinema con il gruppo e con 
il sogno. 

Nella prefazione del libro “Gruppi nel cinema e psicoanalisi di gruppo” di M. 
Inguglia e M. Guarnieri, ispiratori di questa esperienza, Daniela Moggi scrive: 

Nel “piccolo gruppo” analitico, che sia terapeutico o esperienziale, i membri del 
gruppo sperimentano, incontro dopo incontro, un progressivo sentimento di co-

8   Angelo Moscariello, L’inconscio sullo schermo. Il cinema secondo Jung, Moretti e Vitali, 2017, Bergamo, pag. 15-6. 



 1 - 2020146 Jung nei Gruppi

munanza che rende possibile l’adozione di un pensiero che non risponda esclu-
sivamente ad una logica razionale secondo le categorie, per esempio, del “vero o 
falso”, del “prima o dopo”, del “grande o piccolo”. Nel piccolo gruppo analitico 
si attiva piuttosto un pensiero simile al pensiero onirico, in cui, come sappiamo, la 
logica aristotelica è bandita. Si tratta quindi di fare in gruppo l’esperienza del so-
gnare insieme, mentre in genere siamo abituati a concepire l’esperienza del sogno 
come strettamente individuale. 

Ed ancora: 

Nei gruppi attivati dagli autori di questo libro il film è un pre-testo che ha l’o-
biettivo di fornire all’attenzione dei partecipanti uno stesso oggetto ma non per 
disquisire sul film bensì per attivare un pensiero comune. 

Ed è proprio su questo “pensiero onirico”, su questo “sognare insieme” e su 
questa attivazione di un “pensiero comune”, che è stata creata questa esperienza 
di Gruppo Cinema del Cipa Meridionale, dove gli spettatori, allievi in formazio-
ne, diventano un vero e proprio gruppo, che insieme condivide, non soltanto una 
visione e un ascolto di una storia, ma che è capace di ricreare e narrare, con l’aiuto 
del conduttore, un’altra storia, “un altro film” che sarà quello dell’intero gruppo, 
come avviene durante le proiezioni cinematografiche nei gruppi psicoanalitici. 
Quindi il pensiero comune che si rappresenta attraverso la creazione di un nuovo 
film, viene narrato e rappresentato dal gruppo degli allievi attraverso la dinamica 
gruppale e visualizzato attraverso il gioco della sabbia che conclude ogni incontro 
gruppale. 

Presentazione del Gruppo Cinema Palermo

PREMESSA
L’idea di partenza è quella di coniugare psicoanalisi di gruppo e cinema. In 

questa esperienza gruppale si fa riferimento ai cosiddetti “gruppi esperienziali”, 
che sono quei gruppi che vengono proposti con l’obiettivo di fare un’esperienza 
di gruppo e utilizzati con successo nel campo della formazione. 

OBIETTIVO 
L’obiettivo di questo tipo di gruppo è quello di andare a costruire un pensiero 

comune, un pensiero che può essere “messo in comune”, utilizzando gli strumen-
ti del “piccolo gruppo”. 

STRUMENTI UTILIZZATI 
Per realizzare ciò, abbiamo proposto, nell’arco temporale di un anno, la vi-

sione di 10 film che affrontano particolari aspetti tecnici gruppali, ad un piccolo 

Daniele Borinato



1 - 2020 147Jung nei Gruppi

gruppo appositamente individuato e selezionato: allievi della scuola di formazio-
ne del Cipa Meridionale. Ai partecipanti è stato richiesto, dopo avere assistito ai 
film, di sviluppare e amplificare un “pensiero gruppale “già attivato dalla visione 
in comune del film. Per realizzare ciò, i film vengono guardati con l’intento di 
meglio comprendere il metodo psicoanalitico di gruppo, che mette al centro del 
proprio interesse non solo il funzionamento mentale dei singoli, ma soprattutto il 
funzionamento del gruppo nel suo insieme. 

FASI 
In questo gruppo, ogni incontro prevedeva due fasi.
1) Inizialmente i partecipanti vedevano il film al buio, seduti in file come in

una sala cinematografica. Ciò fa convergere l’attenzione degli spettatori verso lo 
schermo illuminato, cioè verso un “oggetto comune”. La visione del film è un mo-
mento che ha l’obiettivo di fornire agli allievi un comune oggetto, per attivare un 
pensiero comune. Gli allievi vedono un film scelto tra quelli che raccontano storie 
di un gruppo di persone e di ciò che accade a questo gruppo di persone; a sua 
volta, il gruppo degli allievi, che assiste alla visione del film, è un gruppo, quindi 
c’è una funzione speculare tra ciò che avviene sullo schermo e il gruppo di allievi 
che si mette in relazione al film che sta vedendo.

2) Successivamente, quando inizia la discussione, i partecipanti si pongono
in assetto circolare, così come è previsto nei piccoli gruppi psicoanalitici, e, cosa 
importante, in questa fase sono presenti tutte le vicende, tutte le emozioni che 
hanno riguardato il gruppo dei personaggi del film. 

Questo espediente tecnico della posizione circolare in un ambiente diverso 
dalla sala della proiezione cinematografica, favorisce quella “circolarità del pen-
siero e delle emozioni” che la sala cinematografica non potrebbe mai consentire. 
La posizione circolare, infatti, fa convergere ciascun allievo verso tutti gli altri 
membri del gruppo, pertanto il gruppo “converge su se stesso”. 

In questa fase, l’intervento tecnico più importante è quella funzione, inizial-
mente svolta dal conduttore, successivamente e gradualmente dai vari compo-
nenti del gruppo, di trovare quel filo invisibile che unisce tutti gli interventi dei 
partecipanti al gruppo e che permette di individuare quella trama comunicativa, 
senza la quale il tessuto dei singoli interventi si perde. 

Tutto questo, alfine, di valorizzare il contributo di ciascuno, avvalorando 
quell’unicità che ognuno porta con sé, quindi attivando quel processo individua-
tivo, che fa del gruppo uno strumento prezioso del processo di formazione degli 
allievi. In gruppo infatti in modo automatico si manifestano in maniera circolare i 
processi di associazione e di amplificazione dei contenuti di ogni singolo parteci-
pante, attivando quella funzione trascendente, senza la quale ogni processo indi-
viduativo rischia di naufragare. In assetto gruppale, si impara, inoltre, a conoscere 

Cinema e psicoanalisi



 1 - 2020148 Jung nei Gruppi

come l’Io, dialogando e sintonizzandosi con le figure del “piccolo popolo”, entra in 
contatto e sviluppa l’appartenenza con il Sé. In conclusione, il gruppo è come un 
cerchio ricco di specchi cangianti, dove si ritrovano le molteplici facce di sé e del 
Sé, e di come “abitiamo” i diversi gruppi della nostra vita, dentro e fuori di noi. 

FINALITÀ
Per Jung la psiche non è un’unità indivisibile, ma si può scindere in frammenti 

relativamente autonomi, i complessi, che tendono ad organizzarsi attorno ad un 
centro comune, il Sé. Questi complessi possono essere personali, ovvero territo-
rio dell’inconscio personale, oppure parte dell’inconscio collettivo e comuni a 
tutta l’umanità, in questo caso indipendenti dall’Io e incarnanti temi archetipici 
tipici. Si può notare un parallelo tra la “psiche di gruppo” formata dalla “ma-
trice” e dai suoi “punti nodali”, cui corrisponderebbero il Sé e i complessi; in 
questo senso possiamo dire che il gruppo si struttura attraverso l’interazione tra 
i vari partecipanti, così come la psiche del singolo individuo si modella mediante 
l’interazione tra le varie parti della personalità. 

Nel “piccolo gruppo” attivato in questa esperienza, gli allievi hanno sperimen-
tato un progressivo sentimento di appartenenza che ha reso possibile l’adozione 
di un pensiero simile al pensiero onirico, quindi il gruppo ha fatto l’esperienza 
del sognare insieme quel “sogno del gruppo”, espressione ultima del Sé gruppale. 

Bibliografia
Angelo Moscariello, L’inconscio sullo schermo. Il cinema secondo Jung, Moretti e Vitali, Bergamo 2017. 
M. Inguglia e M. Guarnieri, Gruppi nel cinema e psicoanalisi di gruppo, Edizioni Psiconline, Francavilla al Mare 

2016. 
Morin Edgar, Il cinema o l’uomo immaginario, Raffaello Cortina Editore, Milano 2016. 
C. Neri, Gruppo, Raffaello Cortina Editore, Milano 2017.

Daniele Borinato





     1 - 2020150 Jung nei Gruppi

FORME DEL TEATRO ARCHETIPICO 
Aspetti teorico-epistemologici ed esperienze sul 
campo

Gabriele Ajello, Giovanni Mendola

Riassunto
Con tale articolo, diviso in due parti, si intende proporre: nella prima una 
riflessione teorico-epistemologica a proposito del Teatro archetipico, inteso 
come strumento di formazione e di intervento clinico-riabilitativo; nella seconda 
verrà presentata un’esperienza di lavoro teatrale nel contesto della riabilitazione 
psichiatrica. In tale direzione, quindi, verranno presi in considerazione aspetti 
legati alla prospettiva junghiana relativamente al costrutto teorico di archetipo, 
declinandolo nel lavoro teatrale inteso come pratica di contatto con le proprie 
costellazioni archetipiche. Restando, infatti, all’interno di tale cornice teorico-
epistemologica, sottolineiamo come l’attività teatrale svolga, da sempre, 
una funzione rituale, finalizzata al contatto con ciò che è arcaico, istintuale e 
pertanto archetipico. Tale contatto è, infatti, legato alla nostra possibilità di 
entrare in relazione dinamica, non tanto con la natura numinosa dell’archetipo, 
che rischia di accecare la coscienza, ma con la sua rappresentazione messa in 
atto, nel contesto dell’attività teatrale, attraverso il corpo/psiche. 

Summary
With this article, divided in two parts, we intend to propose: in the first part 
a theoretical and epistmological reflection about the archetypal theater, inten-
ded as a tool for training and clinical-rehabilitation intervention; in the second 
one, will be presented a theatrical work experience in the context of psychia-
tric rehabilitation. In this way, therefore, will be taken in consideration some 
aspects linked to the Jungian perspective, relatively to the theoretical concept 
of archetype, decling in the theatrical work, understood as a practice of contact 
with one’s archetypal constellations. Remaning, in fact, inside this theoretical 
framework, we underline how theatrical activity has always performed a ritual 
function, aimed at contact with the archaic, instinctual and therefore archetypal 
dimension. The contact is linked to our possibility of entering into a dynamic re-
lationship, not so much with numinous nature of archetype which risks blinding 
the conscience, but with its representation through the staging of body/psyche. 

Vorrei cominciare da una notazione puramente seman-
tica relativa alle due parole chiave di questo testo: Te-

atro e Archetipo. La dizione stessa di Teatro archetipico, 
a mio avviso, ha un senso rafforzativo. Il Teatro, infatti, è 
di per sé archetipico, poiché pone la sua nascita in epoca 
antica e si intreccia con le pratiche ritualistiche generate 
attorno a ciò che, per le società arcaiche, erano le ierofa-
nie: Qualsiasi ierofania (…) manifesta la coesistenza delle 
due tendenze opposte: sacro e profano, spirito e materia, 



1 - 2020 151Jung nei Gruppi

eterno e non-eterno (Eliade M., 1948). Una forma espressiva dell’uomo che pone 
la rappresentazione come presentificazione di un contenuto archetipico. Tale tra-
sversalità tra i due mondi (quello terreno e quello ultraterreno) è rintracciabile 
nelle società arcaiche, aggregate su un’economia di pura sussistenza fondata sulla 
caccia, presso le quali si celebravano forme di teatro ritualistico come l’imitazione 
dell’animale preda al fine di ingraziarselo (Tomasino R., 2001). Inoltre, in questi 
riti arcaici legati alla caccia, è possibile rinvenire specifiche liturgie riguardanti sia 
la gestione dello spazio che il rapporto tra i cerimonianti e il pubblico. Quest’ulti-
mo, infatti, compartecipava alla messa in scena del rito condotta dallo sciamano, 
drammatizzando scene di pianto collettivo con il fine, forse catartico, di compian-
gere la vittima sacrificale per mitigarne l’eventuale ritorsione da parte dello spirito 
dell’animale ucciso (Propp J. V., 1949). 

Più avanti la figura dello sciamano si trasmuta, in epoche successive, in quella 
che potremmo definire la figura del poeta-performer, già conosciuta nell’antica 
Grecia e che esprimeva la sua narrazione (adesso riguardante la cosmogonia e/o 
le vicende mitologiche degli antenati) in qualità di musico e/o di cantastorie (To-
masino R., 2001). Così, all’interno di uno spazio ben definito (il luogo sacro, 
ospite della ierofania come luogo deputato per la drammatizzazione liturgica), 
veniva messa in scena una vicenda che narrava cronistorie, spesso basate sul tema 
delle “origini”. Tale rappresentazione, come prima espresso, sta in linea con il 
tema della ierofania, ossia la manifestazione somma della divinità in un oggetto, 

Forme del teatro archetipico



 1 - 2020152 Jung nei Gruppi

un luogo o un’azione di utilizzo quotidiano che, proprio per questo, è accessibile 
agli uomini senza che essi ne vengano sopraffatti (Eliade M., 1948). Jung stesso 
avverte del rischio che si corre nel momento in cui si entra in contatto con la 
potenza numinosa dell’archetipo capace di inflazionare la coscienza (Jung C. G., 
1934/1954). Pochi eletti, in quanto sacerdoti o sciamani, possono intercedere a 
questo contatto, così come gli attori, accompagnati dal drammaturgo, si fanno 
interpreti di tipologie trans-personali per poter parlare al collettivo. Così ancora 
può essere intesa la pratica dello Psicoterapeuta come accompagnamento del pa-
ziente nei terreni oscuri dell’inconscio. 

Il lavoro teatrale assume su di sé, dunque, valenze catartiche, evocative e per-
sino clinico-riabilitative. Cercherò adesso di schematizzare l’evoluzione contem-
poranea del teatro come forma di cura cominciando un breve excursus teorico 
relativo all’impiego del teatro nell’area clinico-riabilitativa, rintracciamo la figura 
di Jacob Levi Moreno come ideatore dello Psicodramma (Moreno J. L., 1946). 

 Per brevità di esposizione non mi dilungherò sulla lunga e proficua carriera di 
Moreno, ma vorrei sottolineare la preziosa eredità che le sue idee hanno trasferito 
alle Società Psicoanalitiche (ma anche alla Gestalt e alla tecnica delle Costella-
zioni familiari, per citare solo due esempi al di fuori dell’area psicoanalitica) le 
quali hanno sviluppato, negli anni, vari modelli teorici per l’impiego del teatro 
nella psicoterapia: lo psicodramma analitico lacaniano, molto diffuso in Francia 

Ajello - Mendola



1 - 2020 153Jung nei Gruppi

e rivolto prevalentemente alle fasce dell’infanzia e dell’adolescenza; oppure lo 
psicodramma individuativo ad orientamento junghiano che, per l’appunto, si oc-
cupa dell’espressione e dello sviluppo delle immagini simboliche e archetipiche 
che si manifestano attraverso la drammatizzazione. Tra le intuizioni del Maestro 
rumeno di origine ebraica troviamo metodologie ancora oggi applicate come il 
capovolgimento di ruolo (role-playing) o l’improvvisazione condita da una forte 
componente di flessibilità che sta alla base del cosiddetto Teatro della spontaneità 
(Boria G., 1991). Un atteggiamento estremamente rigido della coscienza (in una 
cornice junghiana potremmo dire unilaterale), non faciliterebbe, secondo Mo-
reno, la possibilità della trasformazione. Il rendere modulabile il proprio ruolo 
all’interno di un setting di psicodramma, consentirebbe pertanto, una maggiore 
adattabilità al contesto e al tempo stesso renderebbe più dinamico il proprio per-
sonaggio in scena. Ciò può generare eventi catartici nel pubblico e negli attori 
stessi, orientandoli verso una maggiore consapevolezza di sé e una conseguente 
malleabilità del proprio comportamento. 

La struttura dell’incontro di Psicodramma è generalmente tripartita: la prima 
è una fase di riscaldamento, la seconda è quella del gioco psicodrammatico vero 
e proprio e la terza è rappresentata da un momento di condivisione dei contenuti 
affrontati nel corso dell’esercizio e che riguardano prevalentemente eventi legati 
alla vita dei partecipanti. 

La nascita della Drammaterapia, tecnica diversa dallo Psicodramma per l’im-
postazione metodologica, può essere ascritta a Peter Slade il quale utilizzò per 
primo tale termine nel corso di una conferenza nel 1959 (Pitruzzella S., 2004). La 
Drammaterapia (Dramatherapy) veniva in quegli anni impiegata in una cornice 
psico-pedagogica con risvolti riabilitativi. Gli utenti principali che beneficiavano 
di questo intervento erano bambini e adolescenti devianti o affetti da disturbi del-
lo sviluppo. Sue Jennings (Jennings S., 2009), sulla scia delle idee di Slade, ideò 
il Remedial Theatre. Jennings si impegnò a dare corpo epistemologico a questa 
disciplina nascente favorendone la successiva ricerca anche in ambito universita-
rio. Come accennavamo prima, una delle differenze rispetto allo Psicodramma è 
l’utilizzo della “distanza estetica”, ossia la prassi di impiegare storie non autobio-
grafiche (quindi fiabe, miti o storie inventate dal gruppo stesso) al fine di rendere 
più “trattabili” determinati temi che altrimenti rischierebbero di allontanare i 
partecipanti dal mettersi in scena (Gersie A., King N., 1990). Tale tecnica del “di-
stanziamento estetico” viene usata, ad esempio, nel corso degli incontri di Dram-
materapia con gruppi di pazienti in riabilitazione psichiatrica. Anche la Dramma-
terapia si declina sulle tre fasi prima indicate per lo Psicodramma, evidenziando 
così una continuità metodologica con le teorie elaborate da Levy Moreno. 

L’idea dell’espressione spontanea insiste anche in un’altra forma di teatro, che 
nasce intorno agli anni ‘70 sulla scia dello Psicodramma: il Playback Theatre. Al-

Forme del teatro archetipico



 1 - 2020154 Jung nei Gruppi

cuni attori che praticavano teatro sperimentale sentirono l’esigenza di dare voce 
al pubblico restituendo valore alle loro storie personali. Così si andarono via via 
sviluppando veri e propri happening teatrali (Kaprow A., 1966), durante i quali, 
attori esperti guidavano gli spettatori volontari nella messa in scena estemporanea 
del racconto da loro proposto. Jonathan Fox, uno dei fondatori di questa cor-
rente sosteneva l’idea che l’atto teatrale dovesse manifestarsi come una ritualità 
all’interno della quale il pubblico partecipasse attivamente. Tale pratica, quindi, 
doveva strutturarsi con cadenza regolare dando continuità alle storie narrate at-
traverso il regolare gioco di rimandi tra gli attori e il pubblico in sala. Una delle 
tecniche maggiormente usata nel Playback Theatre è quella della scultura fluida: 
un gruppo di attori, accompagnati da musiche rigorosamente improvvisate, ac-
costati l’uno all’altro in un unico corpo ideale, mette in scena, attraverso il movi-
mento e la mimica, la storia narrata dal protagonista scelto tra il pubblico. 

Da questa forma sperimentale di teatro, nascono le recenti pratiche di Teatro 
dell’Oppresso, Teatro Sociale e il più famoso Teatro Forum. Con queste modalità 
di espressione, i rispettivi fondatori, tra cui citiamo il brasiliano Augusto Boal 
(Boal A., 1974), si riproponevano di risvegliare le coscienze del collettivo in rife-
rimento a temi sociali quali la giustizia, la libertà espressiva, il rispetto delle diffe-
renze individuali e altri temi affini. In quest’ottica il Teatro comincia ad assumere 
un ruolo psico-educativo nei contesti sociali in cui viene praticato non solo come 
esperienza performativa ma, al contempo, come strumento di inclusione sociale. 
Il riferimento culturale a cui si rifacevano le critiche sociali di questi autori era rap-

Ajello - Mendola



1 - 2020 155Jung nei Gruppi

presentato da Bertold Brecht, Drammaturgo tedesco della prima metà del ‘900 il 
quale teorizzò l’importanza del teatro come strumento di critica socio-politica in 
una direzione costruttiva e partecipativa. Il metodo dello “straniamento”, diverso 
dal “naturalismo” teorizzato da Stanislavskij, si fondava sull’idea che l’attore do-
vesse interpretare i panni del suo personaggio attuando però un distanziamento 
che gli consentisse, non tanto una compenetrazione profonda con il personaggio 
interpretato, quanto piuttosto una recitazione parossistica o condita da elementi 
critici fortemente espressi. 

Tra le forme di Teatro dell’Oppresso è presente anche il Teatro Invisibile, mo-
dalità che oggi potremmo descrivere come flash mob, in cui gli attori si muovono 
intorno al pubblico inconsapevole, provocandone una reazione. 

A partire da questa introduzione relativa alle forme di teatro applicate alla 
cura, vorrei amplificare il tema del contatto tra il Teatro e l’Archetipo, descriven-
do alcune specificità dell’atto teatrale che possono favorire un collegamento con 
le dimensioni archetipiche di cui ci occupiamo in area junghiana. Il fare teatro, 
infatti, è una tradizione connaturata a due specificità dell’uomo: la dimensione 
espressivo/narrativa e quella rappresentativa. La prima è legata al Logos poiché 
qualsiasi forma espressiva necessita di una techne e al Mythos, perché la narra-
zione è intrinsecamente legata alla ricostruzione secondaria di una vicenda. La 
seconda, quella rappresentativa, è legata al contatto con il numinoso, con il divino 
e/o anche con le dimensioni archetipiche della psiche che, come ci ricorda Jung 
(Jung C. G, 1928) possono essere solo rappresentate per evitare il rischio che l’Io 
possa essere accecato o inflazionato psichicamente. Tra le pieghe di questa attitu-
dine rappresentativa si pone, infatti, la funzione simbolica che facilita il contatto 
con i materiali psichici a metà strada tra la coscienza e l’inconscio. 

Sul tema della “rappresentazione” ci sono state delle evoluzioni storiche nel 
lavoro dell’attore, sacerdote del messaggio profondo insito nell’atto teatrale. La 
rappresentazione, come accennato poc’anzi, origina dal rito, quindi è uno stru-
mento necessario per poter entrare in contatto con ciò che è profondo in maniera 
protetta, potremmo dire anche travestita. Questo ci porta al tema della maschera 
come immagine archetipica della Persona. La maschera, come dice Albini, opera 
la necessaria separazione nei confronti del quotidiano (Albini U., 1991) e rimanda 
inoltre alla figura mitologica di Dioniso il quale, oltre ad essere considerato il 
fondatore del Teatro greco, è fortemente collegato al tema del travestimento. La 
maschera utilizzata nelle antiche rappresentazioni, assumeva su di sé una funzio-
ne rituale, per cui anche durante le processioni bacchiche era consuetudine dei 
partecipanti indossare maschere adeguate all’evento. Oltre ad avere una funzione 
di facilitazione pratica per l’interpretazione di più ruoli da parte di uno stesso at-
tore (ed anche per mettere in scena un personaggio femminile poiché alle donne 
nell’antica Grecia non era consentito prendere parte alla messa in scena), da un 

Forme del teatro archetipico



 1 - 2020156 Jung nei Gruppi

punto di vista simbolico possiamo evidenziare come la rappresentazione teatrale 
stia, in linea di continuità simbolica, con la messa in atto di un rito sacro (che uni-
sce sacro e profano come prima esposto) che evoca parti psichiche profonde nella 
strada del ricongiungimento al Sé (re-ligio). Attraverso il processo della catarsi, 
di cui già Aristotele (Reale G., Antiseri D., 1983) evidenziava le capacità curative, 
la maschera, nel suo mostrare e contemporaneamente nascondere, aprirebbe ai 
percorsi del visibile e dell’invisibile, dell’apparente e dell’assoluto, accompagnan-
do il contatto con ciò che è arcaico e istintuale; contatto con ciò che sta “dietro” 
(la maschera) e che proprio per questa sua natura ctonia non può essere mostrato 
ma solo rappresentato. 

Naturalmente in tutti gli atti rituali è bene che ci sia una cornice di riferimento 
che faccia da contenitore; nell’atto teatrale ciò è rappresentato dallo spazio sacro 
(Brook P., 1968) della scena che coinvolge inevitabilmente anche la platea in cui 
sta assiso il pubblico; nella pratica psicoterapeutica ciò è rappresentato dalla cor-
nice del setting, interno ed esterno, che fa da temenos alla narrazione che si attiva 
tra il terapeuta, il/i paziente/i e tutti i rispettivi abitanti della psiche. Il processo 
analitico necessita di svilupparsi all’interno di uno specifico contesto in cui vigo-
no precise regole. Le regole del gioco hanno, infatti, una valenza etica e curativa 
in una cornice separata dal quotidiano ma fortemente radicata in esso. 

L’attore (o colui che partecipa ad un’attivazione dinamica di Teatro archeti-

Ajello - Mendola



1 - 2020 157Jung nei Gruppi

pico) dovrebbe entrare in contatto con “i suoi personaggi interni”, garantito da 
una cornice epistemologica adeguata, attraverso ciò che emerge dal suo mondo 
interno. Ed ecco che arriviamo al tema della funzione simbolica che accompagna 
questo tipo di lavoro; cito a questo proposito Stanislavskij che propone una me-
tafora utile per descrivere il lavoro dell’attore: 

Negli esperimenti chimici, quando la reazione di due liquidi è debole e lenta, se 
ne aggiunge, in dose insignificante, un terzo che abbia determinate proprietà. È il 
cosiddetto catalizzatore e fa precipitare immediatamente la composizione. Ricor-
rerete anche voi (parla agli attori) ad un catalizzatore, che nel nostro caso può es-
sere una qualunque improvvisazione, un nuovo dettaglio, un’azione, un momento 
di verità, fisica o spirituale che sia. L’inattesa novità vi emozionerà, e la vostra stessa 
natura si muoverà spontaneamente (Stanislavkij K. S., 1964). 

Non a caso nel mondo analitico si sono sviluppate tecniche quali l’immagi-
nazione attiva, il movimento autentico e il gioco della sabbia. Tutte tecniche che 
hanno in sé la dimensione espressivo/narrativa, quanto quella rappresentativa in 
un continuo opus di contatto tra la coscienza e l’inconscio. Tra le tecniche svilup-
pate in area analitica, allora, il Teatro archetipico può rappresentare una pratica 
da poter mettere a servizio della cura e della formazione. Il lavoro portato avanti 
in questi anni insieme al Dott. Riccardo Mondo in occasione dell’Ars Hillmania-
na (e non solo) si pone in questa prospettiva di ricerca. 

Un’esperienza di teatro presso il Centro Diurno “Casa del sole” 
Nella seconda parte di questo articolo si narra di un’avventura che ha visto e 

vede protagonisti gli ospiti della struttura riabilitativa Centro Diurno “Casa del 
Sole” del Dipartimento di Salute Mentale di Palermo, avventura iniziata circa 
otto anni fa, per caso, così come per caso incontri persone speciali e poi scopri 
che ne avevi bisogno… e poi scopri che non è un caso. Otto anni fa incontrai la 
regista teatrale Roberta Torre, la quale voleva mettere in scena una sua versione 
del Riccardo III di W. Shakespeare con una compagnia mista di attori e di persone 
con disagio psichico. Facemmo un casting vero e proprio e vennero selezionati 
gli ospiti allora presenti al Centro Diurno. Pochi giorni dopo iniziammo le pro-
ve e il set era quello di un vero e proprio teatro con i costumi di scena di Dora 
Argento, con un coreografo, due aiuto-regista, un tecnico luci e musica dal vivo. 
Da psichiatra che doveva solo assistere, fui coinvolto nel gioco teatrale, vestito e 
catapultato in scena assieme a quella baraonda di corpi e di anime. All’inizio si 
respirava una certa aria di diffidenza tra i professionisti e gli utenti, ma Roberta 
istituì una sorta di matrice in cui attori e non erano trattati alla stessa maniera 
(severa e ossessiva come fanno quasi tutti i registi). Dava disposizioni sceniche a 
tutti nella stessa maniera. 

Forme del teatro archetipico



 1 - 2020158 Jung nei Gruppi

Personalmente ero in tensione conoscendo le patologie dei pazienti e quello 
che credevo fossero i loro limiti, ma non accadde nulla di grave. O meglio, accad-
de qualcosa di incredibile: un pomeriggio per completare una scena Roberta in-
dicò forse la più goffa delle pazienti e le ordinò, semplicemente “… P. adesso bal-
la!” e P. ballò con una grazia e una leggerezza mai viste prima. In quei movimenti 
aggraziati riconobbi quello che non avevo visto in tanti anni, vidi il suo dramma, 
le sue speranze infrante sugli scogli della malattia, ma la cosa straordinaria che 
da allora mi cambiò profondamente, fu la scoperta che il primo ad avere, come si 
dice, lo stigma ero forse solo io e vidi in faccia la mia parte in ombra, ma non ne 
ebbi terrore. Eravamo tutti senza i confini che si stabiliscono quando si parla di 
normalità o di patologia, tutti a lavorare nello stesso modo e nello stesso luogo. 
La rappresentazione ebbe un notevole riscontro e portò a numerose repliche, non 
ultima quella nella prestigiosa Sala Melato del Piccolo Teatro di Milano. Tuttavia 
nonostante gli echi, ben presto tutto cadde nell’indifferenza e la possibilità di 
procedere con il progetto che voleva farne una trasposizione cinematografica, 
cosa che avvenne alcuni anni dopo con Riccardo va all’Inferno, fu un’impresa 
ardua, anche per l’indifferenza delle istituzioni. 

È da almeno dieci anni che mi occupo di riabilitazione e mi sono trovato spes-
so nell’imbarazzo di trovare un qualche sistema di terapia da potere adottare. 
L’utenza è molto cambiata dagli inizi della rivoluzione basagliana e le usanze e i 
riti impiegati in passato sono assolutamente fuori luogo od obsoleti nella migliore 
delle ipotesi. Gestire un gruppo è importante, ma non si possono fare gruppi tutti 
giorni e a tutte le ore. Le attività e i laboratori che si tenevano erano basati fonda-
mentalmente su terapia occupazionale ma non ne comprendevo l’utilità e vivevo 
sempre di più la sensazione di essere ancora in una vecchia logica custodialistica, 
nella migliore delle ipotesi di intrattenimento ma nulla più. Ho provato a tessere 
altre attività con il risultato di non arrivare a nessun risultato, di non riuscire a 
provocare nessun segno di trasformazione, di non riuscire a ridurre il consumo 
di caffè e sigarette. Pensare ad un laboratorio di teatro mi sembrava lontano dal-
le possibilità della nostra istituzione, occasioni fortuite e fortunate come prima 
descritte, erano troppo lontane, ma sentivo di fare qualche cosa anche perché il 
palcoscenico aveva creato negli utenti molte aspettative oltreché un tangibile e 
ineffabile benessere. Cercai allora di mettere insieme i ricordi di un lontano corso 
di linguaggio cinematografico e story telling insieme all’esperienza che andavo 
maturando all’interno del CIPA, cominciai a usare i piccoli spazi che avevo a 
disposizione e cominciai a leggere con loro e cercare di comprendere le tragedie 
della tradizione classica della letteratura greca. Oltre alla lettura, cominciai a fare 
provare a loro l’interpretazione di alcuni frammenti, non proponendo né a me né 
agli ospiti nessuna meta precisa. Il testo, il movimento, il giocare con loro a fare 
teatro, poi provare con il trucco scenico e poi ancora inventarsi attrezzi e costumi 

Ajello - Mendola



1 - 2020 159Jung nei Gruppi

con materiale di recupero, portò una luce nei loro occhi che non avevo mai visto, 
ma sopratutto vederli sorridere, sostenersi nei momenti di stanchezza o quando la 
malattia tornava a mordere, sentire il desiderio di vedersi fuori anche la sera, stare 
assieme, uscire, fare gruppo, sentirsi gruppo e assieme affrontare sfide... la sfida 
di resistere alla fatica e portare avanti un sogno e non importava se ci si riuscisse 
o meno. In poco tempo sembrava che fossimo riusciti a metter su uno spettaco-
lo a tutti gli effetti. Il tema era quello di una delle opere più ostiche di Eschilo:
Sette contro Tebe. Ma i personaggi impersonavano strutture archetipiche. E che
si comprendesse o meno, avevo la sensazione che interpretarli nel rito scenico,
producesse un processo di trasformazione difficilmente descrivibile con le parole
perché le parole, una volta che le hai lette, le comprendi linguisticamente, se le
pronunci ne rimane il suono e poi ti dimentichi tutto, come ti dimenticherai di
quello che stai leggendo, e non ti resterà nemmeno il suono alla fine, figurati un
emozione. Il problema era trovare il luogo per celebrare il rito scenico, e anche
qui, per caso, gli amici del Piccolo Tetro Patafisico di Palermo, con un grande spi-
rito di incoscienza non solo rendono disponibile il loro palcoscenico per le pro-
ve, ma ci inseriscono nel “Case Matte Tour”, un tour itinerante di teatro-terapia
che toccava anche Palermo. Abbiamo portato in scena quattro repliche di Sette
contro Tebe con una partecipazione cospicua di spettatori. Ognuna delle rappre-
sentazioni è stata irripetibile, nessuna uguale all’altra, sempre accompagnate da
emozioni forti e anche tensioni intense. Seppure con molte pecche e difetti questo
primo risultato portato in scena senza l’ausilio di nessun professionista, mi ha
sostenuto nel proseguire in questa ricerca.

Gli amici del Piccolo Teatro Patafisico hanno continuato a sostenere il labo-
ratorio e da alcuni anni oramai il laboratorio di arte-teatro-terapia ci vede un 
giorno la settimana a calcare il palcoscenico e con loro abbiamo messo in scena 

Forme del teatro archetipico



 1 - 2020160 Jung nei Gruppi

altri spettacoli, sperimentando ogni volta nuove forme di espressione, non solo 
aumentando il numero dei recitanti ma lavorando molto sulla espressione corpo-
rea. Gradualmente il gruppo trova anche il coraggio di dare espressione ai propri 
sentimenti e di essere propositivo nella ricerca dei testi, dei costumi, dell’interpre-
tazione. Abbiamo tradotto con la tecnica dei Tableux Vivant un testo di Erri De 
Luca, che tocca la dimensione archetipica della Grande Madre. Ogni volta che la-
voriamo per portare un nuovo lavoro in scena è come se prendessero sempre più 
consapevolezza delle loro fragilità senza averne pudore e trovando in esse, prima 
di me, la capacità di usarla come agente di trasformazione. La cosa che continua 
ancora oggi a stupirmi è la capacità di trasmettere emozioni e di esser loro i per-
sonaggi, di continuare progredire nella espressione artistica, ma ancora di più è 
come se il gruppo avesse una sua mente autonoma, una sua memoria specifica. Il 
gruppo ha infatti un discreto turn over, ma i nuovi componenti sembrano eredita-
re la memoria di quelli che li hanno preceduti e tutti quelli che partecipano hanno 
la sensazione di conoscersi da sempre. Questa sensazione ho avuto modo anche 
io di sperimentarla, durante due stage che ho condotto con operatori della salute 
mentale e visitatori, lo scorso anno, nelle giornate dedicate alla celebrazione della 
Legge Basaglia. Partecipanti che non si erano mai conosciuti prima, quasi nessu-
no con esperienza teatrale, con la tecnica utilizzata ispirata al teatro archetipico. 
Risultato a parte, ci fu una grande sensazione di benessere: quella di stare assieme 
come se ci si conoscesse da una vita con la rappresentazione conclusiva e non 
prevista della scena finale del Rinoceronte di Jonesco. Non si è inventato nulla, 
ovviamente, si è rinnovato il miracolo di quando riusciamo a scrostare la vernice 
indelebile che abbiamo messo sopra le nostre anime. 

Bibliografia
Albini U., Nel nome di Dioniso. Il grande teatro classico rivisitato con occhio contemporaneo, Garzanti Editore, 

Milano 1991. 
Boal A., (1974), trad. it., Il teatro dell’oppresso, Feltrinelli, Milano 1977. 
Boria G., Spontaneità e incontro nella vita e negli scritti di J. L. Moreno, Upsel, Padova 1991. 
Brook P., (1968), trad. it., Lo spazio vuoto, Bulzoni Editore, Roma 1998. 
Eliade M., (1948), trad. it., Trattato di storia delle religioni, Bollati Boringhieri, Torino 1976. 
Gersie A., King N., Storymaking in Education and Therapy, Jessica Kingsley, London 1990. 
Gordon M., Il sistema di Stanislavskij. Dagli esperimenti del Teatro d’Arte alle tecniche dell’Actors Studio, Pado-

va, Marsilio 2001. 
Grotowski J. M., (1968), trad. it., Per un teatro povero, Roma, M. Bulzoni, 1970. 
Kaprow A., Assemblage, environments & happenings, H. N. Abrams, New York 1966. 
Jennings S., Dramatherapy and Social Theatre. Necessary dialogues, Routledge, London and New York, 2009. 
Jodorowsky A., (1996), trad. it., I Vangeli per guarire: una nuova luce sul mito fondatore Mondadori, Milano 

2003. 
Jodorowsky A., (2006), trad. it., Cabaret mistico, Feltrinelli, Milano 2008. 
Jodorowsky A., Costa M., (2011), trad. it., Metagenealogia. La famiglia, un tesoro e un tranello, Feltrinelli, Mi-

lano 2012. 
Jung C. G. (1928), trad. it. “L’Io e l’inconscio”, in Opere vol. VII, Bollati Boringhieri, Torino 1983. 
Jung C. G. (1934/1954), trad. it. “Gli archetipi dell’inconscio collettivo”, in Opere vol. IX, Tomo I, Bollati 

Ajello - Mendola



1 - 2020 161Jung nei Gruppi

Boringhieri, Torino 1980. 
Jung C. G. (1936), trad. it. “Il concetto d’inconscio collettivo”, in Opere vol. IX, Tomo I, Bollati Boringhieri, 

Torino 1980. 
Moreno J. L., (1946), trad. it., Manuale di psicodramma. Il teatro come psicoterapia, Astrolabio, Roma 1985. 
Propp J. V., (1946), trad. it., Edipo alla luce del folklore, Einaudi, Torino 1975. 
Reale G., Antiseri D., Il pensiero occidentale dalle originiad oggi, vol. I, La Scuola, Brescia 1983. 
Stanislavkij K. S., (1963), trad. it., Il lavoro dell’attore su se stesso, Biblioteca Universale Laterza, Roma-Bari 

1982. 

Forme del teatro archetipico



 1 - 2020162 Jung nei Gruppi

Il testo di Fina e Mariotti presenta aspetti interessanti che interroga-
no la psicoanalisi alla prova dei cambiamenti della società contempo-
ranea. Nella prima parte Gabriella Mariotti si sofferma sui fenomeni 
sociali e culturali della contemporaneità, nella seconda parte del testo 
a cura di Nadia Fina l’attenzione e la disanima è focalizzata su alcune 
modificazioni delle pratica e della teoria analitica. 
L’inciviltà secondo le autrici è la mancanza di pensiero e di memoria 
e soprattutto dello spazio di riflessione che si frappone tra l’impulso 
e la memoria, manca lo spazio che può aprire alla dimensione della 
complessità, dove l’impulso non viene agito ma si crea una sospen-
sione spaziale in cui si possono ascoltare prima ancora che l’altro le 
voci del proprio Sé. È attraverso questo spazio sospeso che possiamo 
riconoscere l’altro, le emozioni che in noi sono suscitate, ma soprat-
tutto la capacità di tenere nella mente sé e l’altro. Da qui la domanda: 
i pazienti sono incivili? La risposta è che i pazienti sono potenzial-
mente sani e “civili”, anche se ci portano in terapia l’inciviltà della 
mancanza di pensiero e di riflessione. Il transfert di base dell’analista 
è quello di dare fiducia al nucleo sano che ha portato il paziente in 
analisi. Mancano pero al mondo contemporaneo e a noi e ai nostri 
pazienti le grandi narrazioni che hanno lasciato tutti orfani degli ide-
ali. Non necessariamente ciò dovrebbe essere considerato negativo, 
possiamo considerarci più liberi, più aperti più emancipati. L’idealiz-
zazione e l’illusione compagne delle grandi narrazioni non sono però 
sparite e il bisogno di un oggetto da idealizzare continua a persistere. 
I pazienti che non hanno potuto idealizzare i genitori hanno un sé 
fragile e grandioso e manifestano una marcata tendenza ad attaccarsi 

a chi mostra un lato salvifico ignorando la scarsa idealizzabilità dell’oggetto stesso. Accanto a queste difficoltà si 
delinea quella che le autrici definiscono mal’educazione e cioè una educazione che non tollera l’alterità. Un’e-
ducazione che rifiuta di pensare e legittima impulsi regressivi e arcaici e facilita la mancanza di consapevolezza 
del proprio mondo interno, da ciò deriva la mancanza di coscienza critica che permetterebbe la presa di distanza 
dalle paure di ciò che è diverso e la possibilità di mantenere una propria visione e un equilibrio personale. 
Quali i cambiamenti nella stanza di analisi? Così inizia la riflessione di Nadia Fina che analizza il capovolgi-
mento di senso dove sono le esperienze a vivere il soggetto che è prigioniero di uno stato mentale sospeso, non 
compreso e vessatorio frutto dell’inciviltà che non pensa e non permette la riflessione. Narcisismo grandioso e 
analfabetismo emotivo e l’analista entra in contatto con la mancanza di consapevolezza, il deficit di simbolizza-
zione e l’angoscia dei pazienti nella società post-moderna, dove l’individuo si trova nell’impossibilità di divenire 
soggetto. L’esigenza del paziente è quella di nascondersi agli occhi dell’altro e di non percepire se stesso attra-
verso la soggettività dell’altro, l’analista. L’altro o gli altri della storia personale del paziente sono stati vissuti 
come troppo penetranti e alienati. Quindi vissuti contro-transferali di impotenza a fronte del carico annichilente 
del pazienti che non può raggiungere la coscienza perché inconsciamente vissuto come troppo pericoloso. Il 
timing e la cura delle parti regredite del paziente sono la costante di queste terapie con i pazienti regrediti e che 
utilizzano meccanismi arcaici che hanno bisogno di essere resi pensabili. 
Nadia Fina analizza poi la formazione degli allievi analisti in un mondo che cambia. Il training come processo 
formativo non è solo questione pedagogica ma deve essere percorso esperienziale dove accanto all’analisi che 
non può essere esclusa perché altrimenti produrremmo terapeuti che oggettivano in paziente “reificandolo tout 
court nell’identificazione con il sintomo stesso che viene privato del suo significato simbolico e delle sue forme 
espressive, verbali e non”. L’altro dispositivo del training è ovviamente la supervisione che fa parte del processo 
di trasformazione ed emancipazione dell’allievo. L’insegnamento teorico aiuta l’esplorazione dei vari significati 
e contribuisce alla comprensione della responsabilità etica fondamento dell’attività terapeutica. 
Il libro delle colleghe è un percorso esplorativo interessante che offre molti spunti di riflessione sui temi attua-
lissimi della trasformazione della nostra società e sul compito che come analisti, anche di training, ci compete. 

Caterina Vezzoli

Recensioni

Nadia Fina, Gabriella Mariotti
Il disagio dell’inciviltà – la psicoanalisi 
di fronte ai nuovi scenari sociali 
Ed. Mimesis/Frontiere della psiche, 
2019





 1 - 2020164 Jung nei Gruppi

Schede biografiche / Biography

Gabriele Ajello nato a Palermo il 06/01/1977 è Psicologo Analista del C.I.P.A., docente presso 
l’Istituto Meridonale (C.I.P.A.), membro I. A. A. P., Presidente dell’Associazione Alpha Onlus e 
co-responsabile del Centro Alias (Centro di sostegno psicologico nelle aree dell’infanzia, dell’ado-
lescenza e della genitorialità). È inoltre impegnato da anni nell’uso del teatro e del cinema sia come 
strumento espressivo che come strumento di cura e di riabilitazione. Attualmente lavora come Psi-
coterapeuta in ambito privato nella città di Palermo e come Giudice Onorario presso il Tribunale 
per i minorenni di Palermo. 

Gabriele Ajello is CIPA Analyst Psychologist, professor at the Istituto Meridonale (CIPA), IAAP 
member, President of the Alpha Onlus Association and co-manager of the Alias Center (Center 
for psychological support in the areas of childhood, adolescence and parenting). He has also been 
involved for years in the use of theater and cinema both as an expressive tool and as a tool for treat-
ment and rehabilitation. He currently works as a private psychotherapist in the city of Palermo and 
as an honorary judge at the Palermo juvenile court. 

Lino Ancona, Psichiatra, Direttore del Reparto di Psichiatria del Servizio Sanitario Nazionale di 
Catania, già Segretario dell’Istituto Meridionale del CIPA, in atto Vicepresidente del CIPA, mem-
bro IAAP. 

Lino Ancona, Psychiatrist, Director of Psychiatric Unit of National Health Service, Catania, Past 
Director of CIPA Southern Institute, now Vice president of CIPA, IAAP member. 

Daniele Borinato, Medico, Psichiatra, Psicologo analista, docente con funzioni di training, Socio 
CIPA Ist. Meridionale e IAAP, vive e lavora tra Palermo e Catania, anche come psicoterapeuta di 
gruppo. Sua particolare area di interesse è il cinema in psicoanalisi. 

Daniele Borinato, MD, Psychiatrist, Analyst Psychology with Training function of CIPA Southern 
Institute, IAAP Member. He lives and works in Palermo and Catania, where he works also as group 
expertise. His particular area of interest is Psychoanalysis and Cinema. 

Simona Carfì, Membro ordinario del CIPA – Istituto per l’Italia Meridionale e la Sicilia. Psicologa 
e Psicoterapeuta dell’età evolutiva a indirizzo psicodinamico (IDO – Roma). Esperta nell’utilizzo 
della Sandplay Therapy di Dora Kalff. Esercita la libera professione, occupandosi da oltre dieci 
anni di infanzia, dal concepimento all’adolescenza. Conduce gruppi di genitori e gruppi di ope-
ratori del settore educativo, nonché di gruppi di psicoterapia con bambini e adolescenti e gruppi 
di supervisione clinica. È autrice di diversi contributi su riviste inerenti la psicologia analitica, su 
tematiche quali il gruppo, l’età evolutiva e l’ambito formativo. Vive e lavora a Catania. 

Simona Carfì, ordinary member of CIPA Southern Institute, Psychologist and psychodynamic in-
fant Psychotherapist (IDO – Rome). Expert at Dora Kalff Sandplay Therapy, She’s been working 
for more than ten years in private practice with children from the moment of conception to their 
adolescence. She also conduct groups of parents and groups of educational workers. Author of 
several papers on analytical psychology regarding groups, infant and education. She lives and works 
in Catania

Cinzia Caputo, vive e lavora a Napoli come Psicoanalista, docente della scuola di formazione CIPA 
(centro italiano psicologia analitica per l’Italia Meridionale ). Ha lavorato per molti anni a Caserta 
II° Università, Facoltà di Psicologia. Presidente dell’associazione Antheia (formazione in ambito 
gruppale e la diffusione di cultura psicoanalitica ). Si occupa di poesia, mito e fiabe, narrazione, da 
sempre coniuga arte e psicoanalisi, organizzatrice di eventi culturali in tale ambito. Ha pubblicato 
per la Valtrend (2016) La spiga e il melograno, un saggio sul mito di Persefone. È membro nella giu-
ria del premio di poesia AOROS – Valerio Castiello per la valorizzazione di giovani poeti emergenti. 
Nel 2019 ha pubblicato per la IOD edizioni, Nutrici di Se, un saggio sulla maternità. 

Cinzia Caputo, lives and works in Naples as a psychoanalyst, teacher at the CIPA training school 



1 - 2020 165Jung nei Gruppi

(Italian center for analytical psychology for Southern Italy). He worked for many years in Caserta 
II ° University, Faculty of Psychology. President of the Antheia association (group training and 
the spread of psychoanalytic culture). He deals with poetry, myth and fairy tales, narration, always 
combines art and psychoanalysis, organizer of cultural events in this area. He has published for La 
Valtrend (2016) La spiga e il melograno, an essay on the myth of Persephone. He is a member of the 
jury of the poetry prize AOROS – Valerio Castiello for the enhancement of young emerging poets. 
In 2019 he published for the IOD editions, Nutrici di Se, an essay on motherhood. 

Livia Di Stefano, Membro ordinario del CIPA – Istituto per l’Italia Meridionale e la Sicilia – e 
dello IAAP, da anni si occupa delle relazioni psiche-soma lavorando presso strutture ospedaliere 
pubbliche e private. Esercita la libera professione ed è impegnata in ambito clinico-riabilitativo con 
pazienti psicotici. Studiosa delle immagini nell’ambito dell’arte e della letteratura e del rapporto tra 
psicologia e spiritualità, promuove ricerche, conduce gruppi formativi in tali ambiti. Fa parte del 
Comitato di Redazione di Enkelados – Rivista Mediterranea di Psicologia Analitica. È autrice di 
diversi articoli su tematiche inerenti la malattia come trasformazione, il femminile e l’Anima. Vive 
e lavora a Catania. 

Livia Di Stefano, Ordinary member of CIPA Southern Institute and IAAP. She’s been dealing for 
years with the psyche-soma relationship in public and private hospitals. She’s in private practice in 
Catania, engaged in clinical rehabilitation with psychotic patients. Interested in the images in art 
and literature, especially with regard to the psychology of art and the creative act and the relation-
ship between psychology and spirituality. In this field, she promotes research and conducts training 
groups. Member of the Editorial Board of Enkelados Journal and author of several papers on topic 
related to the disease as means of transformation and rehabilitation according to the model of ana-
lytical psychology, the feminine and the Soul. She lives and works in Catania. 

Nadia Fina, psicoanalista individuale e di gruppo, vive e lavora tra Milano e Roma. Docente e 
Supervisore della scuola C.O.I.R.A.G. Presidente della APG (Associazione Psicoterapia Psicoanali-
tica di Gruppo). Autrice di numerosi articoli pubblicati su riviste di psicoanalisi italiane e straniere. 
Di ultima pubblicazione, con Gabriella Mariotti, Il disagio dell’inciviltà. La Psicoanalisi di fronte ai 
nuovi scenari sociali edito da Mimesis, Milano. 

Nadia Fina, individual and group Psychoanalyst, she lives and works in Milan and Rome. Theacher 
and supervisor of C.O.I.R.A.G. President of the APG (Group Psychotherapic and Psychoanalytic 
Association). Author of many articles on several psychoanalytic italian and international journals. 
 
Franco La Rosa, Medico umanista, Psichiatra, Analista Didatta del CIPA – Istituto per l’Italia 
Meridionale e la Sicilia – membro IAAP. 

Franco La Rosa, MD, Humanist, Psychiatrist, training Analyst of CIPA Southern Institute, IAAP 
member. 

Alda Marini, Specialista in Psicologia, Psicoterapeuta, Psicologa Analista (CIPA, IAAP) è Super-
visore e docente presso CIPA-It. Sett. in Dinamiche di Gruppo (docente responsabile) e Processo 
di Individuazione. Esperta in Psicosomatica è docente e supervisore presso ‘Istituto ANEB’ di Mi-
lano. Lavora privatamente a Milano come terapeuta di gruppo, di coppia e con adulti e adolescenti. 

Alda Marini, Psychology Specialist, Psychoterapist, PsichologyAnalist (CIPA, IAAP) is Supervisor 
and Teacher CIPA-It. Sett. in Group Dynamics (responsible teacher) and Individuation Process. As 
Psychosomatistis teacher and supervisor at ‘Istituto ANEB’, Milan. Private practice offering thera-
py for individuals, couples and groups and works with adults and adolescents in Milan. 

Carlo Melodia, medico, psichiatra, psicologo analista membro AGAP – IAAP, associato CIPA., 
docente all’Istituto C. G. Jung di Zurigo, supervisore e docente CIPA. Ha pubblicato in riviste 



 1 - 2020166 Jung nei Gruppi

scientifiche e testi nazionali e internazionali contributi in diversi ambiti psicologici: disturbi alimen-
tari, disagi psicosomatici, dissociazione psichica, creatività in psicoterapia, formazione in psicologia 
analitica. Svolge l’attività di psicoanalista a Padova. Già supervisore di diversi reparti di Psichiatria 
delle ULSS del Veneto e dell’Equipe di Psicoterapia della Crisi della Clinica Psichiatrica di Padova. 
Supervisore IAAP del Developing Group di Malta e del Router di Cypro. Presidente di Viaggi 
Junghiani Analitici. Ha tenuto gruppi di immaginazione guidata negli istituti IDO e CIPA e in di-
versi eventi culturali nazionali e internazionali. Socio di As.Ve.Gr.A.- COIRAG di Padova.

Carlo Melodia, MD, psychiatrist, analytical psycologist, is AGAP – IAAP member, associated 
CIPa, lecturer at C. G. Jung Institute of Zurich, control and training analyst for CIPA. His scientific 
contributes are published in several books and publications about different psychological areas of 
interest: eating disorders, psychosomatic diseases creativity in psychotherapy, training in analytical 
psychology. He works as psychoanalyst in Padua. Past-supervisor in several Psychiatric Units in 
Veneto and in the Team of Crisis Psychotherapy of the Psychiatric Clinic of Padua University. 
IAAP supervisor of the Developing Group of Malta and Router of Cyprus. President of Viaggi 
Junghiani Analitici (VJA). He held several groups of guided imagination for trainig at IDO, Rome, 
and CIPA and as experiences during national and international cultural events. Member of As.Ve.
Gr.A.- COIRAG, Padua.

Riccardo Mondo, Psicologo Analista con funzioni di docenza e supervisore presso l’Istituto Meri-
dionale del CIPA e membro IAAP. Autore di diversi volumi e numerose pubblicazioni scientifiche. 
Ha collaborato con James Hillman (Caro Hillman, Boringhieri 2004) e ha realizzato un volume sugli 
sviluppi clinici della psicologia archetipica, Nei luoghi del fare anima, MaGi, 2012. Dal 2000 lavora 
anche come psicoterapeuta di gruppo, ricercando la specificità junghiana nell’analisi ad assetto 
gruppale. Vive e lavora a Catania. 

Riccardo Mondo, Analytical Psychologist, member of CIPA Southern Institute. Training analyst 
with supervisory and didactic functions; member of IAAP. Author of various books and scientific 
papers; he had a long term collaboration with James Hillman (Caro Hillman, Boringhieri 2004); 
in 2012 he wrote Nei luoghi del fare anima, an imaginal approach to psychotherapy, published by 
MaGi. Since 2000 he works as a group expertise, featuring the peculiar Jungian approach to the 
collective Psyche. He works and lives in Catania. 

Jörg Rasche, medico, neuropsichiatra infantile, analista didatta della D.G.A.P. e dell’I.A.A.P., 
residente a Berlino, Charlottenburg, già presidente della DGAP, già vice-presidente della IAAP, 
direttore del progetto di psichiatria infantile nell’ambito della salute pubblica a Charlottenburg, 
esperto nell’analisi condotta con il gioco della sabbia (Sandspiel, Sandplay), fondato dall’elvetica 
Dora Kalff sulla base della psicologia analitica. Cultore di musica classica, pianista, è stato insignito 
del premio musicale Cortona. Ha sviluppato un’originale modello esplicativo e interpretativo della 
musica classica, incentrato nella struttura archetipica junghiana e nella fisica di W. Pauli. Tra i 
numerosi contributi, di rango internazionale, si segnalano Il canto del leone verde. La musica come 
specchio dell’anima, Ma. Gi editore, e un saggio sulla figura di Salomè da R. Strauss al Liber Novus/
Libro Rosso di C. G. Jung. 

Jörg Rasche M. D., child neuropsychiatrist, training analyst of the Deutsche Gesellschaft fürAn-
alytische Psychologie and of the International Association for Analytical Psychology, residing in 
Berlin, Charlottenburg, former president of DGAP, former vice president of IAAP, director of 
the project of child psychiatry in the Public health field in Charlottenburg, expert in the analysis 
conducted with the Sandplay, founded by the Swiss Dora Kalff on the basis of analytical psycholo-
gy. Classical music expert, pianist, he was awarded the Cortona music prize. He has developed an 
original explanatory and interpretative model of high music, centered on the Jungian archetypal 
structure and W. Pauli’s physics, of international rank, we highlight Il canto del leone verde. La mu-
sica come specchio dell’anima, Ma. Gi editore, R, Chopin and an essay on the figure of Salome from 
R. Strauss to the Liber Novus/Red Book of C. G. Jung. 



1 - 2020 167Jung nei Gruppi

Antonella Russo, Dottore in Psicologia clinica e Psicoterapia, Dirigente Psicologo c/o il Servizio 
di Psicologia dell’Azienda Ospedaliero Universitaria “Policlinico – Vittorio Emanuele” di Catania. 
Membro ordinario del C. I. P. A. (Centro Italiano di Psicologia Analitica) – Istituto Meridionale e 
della IAAP (International Association for Analytical Psychology). Da anni si occupa delle relazioni 
tra Psiche e Soma e della cura delle patologie gravi su versante psicotico. Specializzata nella dinami-
ca dei gruppi. Esercita la libera professione in regime intra-moenia presso l’Azienda di appartenen-
za. Le sue aree di interesse riguardano la Psicoterapia Archetipica, il rapporto tra Psiche e Materia 
e la Fenomenologia delle Religioni. Ha pubblicato svariati articoli sul tema della Genitorialità, sul 
Burn-out, sui Disturbi dell’alimentazione e sulla Matrice Psicotica nelle patologie gravi di tipo auto-
immune. Vive e lavora a Catania. 

Antonella Russo Psychology Doctor and Psychotherapist. Executive Psychologist c/o Servizio 
di Psicologia of Azienda Ospedaliero Universitaria “Policlinico – Vittorio Emanuele” of Catania. 
Ordinary member of C.I.P.A. (Centro Italiano di PsicologiaAnalitica) – Istituto Meridionale and 
IAAP (International Association for Analytical Psychology). She’s been interested about relations 
between Psyche and Soma taking care of deep psychotic psychopathology. She’s expert in clinical 
group management. She works also as private psychotherapy authorized in intra- moenia way. She’s 
interested in Archetypal psychotherapy, in relationships between Psyche and Matter and in Reli-
gious Phenomenology. She’s author of publications about Parenthood, Burn-out, Feeding disorders 
and Psychotic Matrix in auto-immune disorders. She lives and works in Catania. 

Wilma Scategni, Medico Psichiatra. Analista Didatta CIPA (Centro Italiano di Psicologia Anali-
tica) IAAP, già Docente C. G. Jung Inst. di Zurigo, Docente Scuole di Psicoterapia: CIPA, CSP, 
IPAP. Ha condotto gruppi di formazione alla conduzione (Psicodramma e Laboratori autobio-
grafico-immaginali) in molti paesi europei e in Argentina. Autrice di oltre 70 articoli pubblicati 
in ambito internazionale. Il suo libro più noto Psychodrama, group processes and dreams è stato 
pubblicato in 4 lingue. 

Wilma Scategni, Psychiatrist, member with training functions at CIPA, IAAP, already teacher at 
C. G. Jung Institute, Zurich, she led  training groups  of Psychodrama and Autobiographical- ima-
ginal laboratories in many European countries and Argentina. Author of over 70 internationally 
published articles. Her best known book Psychodrama, group processes and dreams was published 
in 4 languages.

Leila Schiavi è Psicologa laureata alla Facoltà di Psicologia di Padova, Psicoterapeuta individuale 
ad orientamento analitico e Psicoterapeuta di gruppo (Specialista Coirag-Milano). Consulente 
nella formazione e orientamento di operatori socio-sanitari e attualmente Segretaria del Consiglio 
Direttivo della Associazione Vja – Viaggi Junghiani Analitici, Associazione culturale delle 
Venezie. Lavora come libero professionista a Ferrara e a Padova. 

Leila Schiavi, Psychologist graduated at the Faculty of Psychology, Padua;  individual and group 
psychotherapist (Coirag-Milan Specialist). Consultant in the training and orientation of socio-health 
workers and currently Secretary of the Council Board of the Vja Association,  Cultural Association 
of the Venezie. She works  in Ferrara and Padua.

Caterina Vezzoli, Psicologo analista presso l’Istituto Meridionale del CIPA, IAAP, AGAP. Docen-
te e training analyst C. G. Jung Institute Zurich, Liaison Person IAAP Malta Developing Group; 
Supervisore IAAP Routers Tunisia. 

Caterina Vezzoli, Training Analyst of CIPA Southern Institute, IAAP, AGAP; Training Analyst 
C. G. Jung Institute Zurich, Liaison Person IAAP Malta Developing Group, Visiting Supervisor 
IAAP Routers Tunisia. 



 1 - 2020168 Jung nei Gruppi

Marco Zanasi, socio didatta dell’Associazione Italiana di Psicologia Analitica (AIPA); è membro 
della International Association of Analythical Psychology (IAAP), e della Group Analytic Society. 
Socio fondatore del Centro Italiano di Gruppoanalisi. 

Marco Zanasi, Member with training functions of the Italian Association of Analytical Psychology 
(AIPA); member of the International Association of Analythical Psychology (IAAP); and member 
of the Group Analytic Society. Founder member at the Italian Centre of Group Analysis. 




